
Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 155 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

PELESTARIAN TRADISI MARHABAN DALAM UPACARA CUKUR RAMBUT 

BAYI: STUDI ETNOGRAFI DI KELURAHAN KENDAYAKAN, KECAMATAN 

KRAGILAN, SERANG-BANTEN 

 

Anisatun Hikmah1, Ahmad Maftuh Sujana2, Sinta Setiawati3, Alan Maulana4, Nadira 

Fauziah5, Musyafa Ali Syawaludin6 

1,2,3,4,5,6Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten 

Email:  anisatunhikmah91@gmail.com1,  maftuhsujana@gmail.com2,  

231350024.sinta@uinbanten.ac.id3, alanmaullana17@gmail.com4, nadiraapril4@gmail.com5, 

231350003.musyaf@uinbanten.ac.id6          

    

Abstrak: Tradisi marhaban dalam upacara cukur rambut bayi merupakan salah satu warisan 

budaya keagamaan yang masih dipertahankan oleh masyarakat Kampung Malang Nengah, 

Kelurahan Kendayakan, Kecamatan Kragilan, Kabupaten Serang-Banten. Tradisi ini tidak 

hanya berfungsi sebagai ritual simbolis kelahiran, tetapi juga menjadi ajang memperkuat 

solidaritas sosial, identitas keagamaan, dan nilai-nilai keluarga. Penelitian ini bertujuan untuk 

menggambarkan bentuk pelaksanaan tradisi marhaban, peran masyarakat dalam 

melestarikannya, serta faktor-faktor yang mempengaruhi keberlanjutan tradisi tersebut di 

tengah modernisasi. Metode yang digunakan adalah etnografi dengan teknik observasi 

partisipan, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

keberlangsungan tradisi marhaban sangat bergantung pada keterlibatan tokoh agama, 

partisipasi masyarakat, serta pemaknaan spiritual yang terus diwariskan antargenerasi. Dengan 

demikian, pelestarian tradisi marhaban tidak hanya menjadi upaya menjaga kebudayaan lokal, 

tetapi juga memperkokoh identitas keislaman masyarakat Banten. 

Kata Kunci: Tradisi Marhaban, Warisan Budaya Keagamaan, Kecamatan Kragilan, Banten. 

Abstract: The Marhaban tradition in the baby hair-shaving ceremony is one of the religious 

cultural heritages still maintained by the people of Malang Nengah Village, Kendayakan 

Village, Kragilan District, Serang Regency, Banten. This tradition not only functions as a 

symbolic birth ritual, but also serves as an opportunity to strengthen social solidarity, religious 

identity, and family values. This study aims to describe the implementation of the Marhaban 

tradition, the role of the community in preserving it, and the factors that influence the 

sustainability of this tradition amidst modernization. The method used is ethnography with 

participant observation techniques, in-depth interviews, and documentation. The results show 

that the sustainability of the Marhaban tradition is highly dependent on the involvement of 

religious leaders, community participation, and spiritual meanings that are continuously 

passed down from generation to generation. Thus, preserving the Marhaban tradition is not 

only an effort to maintain local culture, but also strengthens the Islamic identity of the Banten 

community. 

mailto:melisatarigan219@gmail.com1
mailto:rantonius03@gmail.com2
mailto:auliasitiara@gmail.com3
mailto:auliasitiara@gmail.com3
mailto:alanmaullana17@gmail.com4
mailto:nadiraapril4@gmail.com5
mailto:231350003.musyaf@uinbanten.ac.id6


Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 156 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

Keywords: Marhaban Tradition, Religious Cultural Heritage, Kragilan District, Banten. 

 

PENDAHULUAN 

Tradisi merupakan salah satu unsur penting dalam pembentukan identitas budaya 

masyarakat. Dalam konteks masyarakat Banten, berbagai tradisi keagamaan dan adat istiadat 

masih dipertahankan sebagai bagian dari warisan budaya yang mengikat solidaritas sosial. 

Salah satu tradisi tersebut adalah marhaban dalam upacara cukur rambut bayi, yang hingga 

kini masih dijalankan oleh masyarakat Kampung Malang Nengah, Kelurahan Kendayakan, 

Kecamatan Kragilan, Kabupaten Serang. Tradisi ini biasanya dilaksanakan sebagai bentuk rasa 

syukur atas kelahiran anak, sekaligus sebagai permohonan doa keselamatan melalui 

pembacaan syair-syair pujian kepada Nabi Muhammad Saw.1 

Pelaksanaan marhaban tidak hanya berfungsi sebagai ritual keagamaan, tetapi juga 

memiliki nilai sosial yang kuat. Prosesi cukur rambut, pemberian nama, hingga pembacaan 

doa dipandang sebagai momen penting yang mempertemukan keluarga, tetangga, dan tokoh 

masyarakat dalam suasana keagamaan. Kehadiran unsur-unsur tersebut menjadikan tradisi 

marhaban sebagai media transmisi nilai, ajaran, dan identitas keislaman khas masyarakat 

Banten. Namun, dinamika modernisasi, perubahan pola pikir, serta pergeseran gaya hidup telah 

menimbulkan tantangan terhadap keberlanjutan tradisi lokal. Beberapa tradisi mulai 

ditinggalkan atau mengalami perubahan bentuk. Dalam konteks ini, penelitian mengenai 

marhaban di Kampung Malang Nengah menjadi penting untuk memahami bagaimana tradisi 

tersebut tetap bertahan, unsur apa saja yang dipertahankan atau mengalami adaptasi, serta 

bagaimana masyarakat memaknai tradisi ini di era sekarang.2 

Oleh karena itu, artikel ini bertujuan menganalisis secara mendalam proses pelaksanaan, 

makna, serta strategi pelestarian tradisi marhaban dalam upacara cukur rambut bayi melalui 

pendekatan etnografi.3Pendekatan ini dipilih karena mampu mengungkap pemahaman kultural 

masyarakat secara holistik, berdasarkan pengalaman langsung dan interaksi sosial di 

lingkungan mereka. 

 
1 Wawan Setiawan dan Nida Ankhofiyya, “The Symbolic meaning of marhabaan culture as a da’wah 

activity among the Nahdliyin community,” Jurnal Ilmu Dakwah, Vol. 43 No. 2 (2025): 355. 
2 Heddy Shri Ahimsa-Putra, Paradigma Penelitian Sosial-Budaya, (Yogyakarta: Gadjah Mada 

University Press, 2012), hlm. 92–94. 
3 Heddy Shri Ahimsa-Putra, Paradigma Penelitian Sosial-Budaya, (Yogyakarta: Gadjah Mada 

University Press, 2012), hlm. 92–94. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 157 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

METODE PENELITIAN  

Dalam penelitian ini, digunakan desain penelitian kualitatif deskriptif, sehingga dalam 

pelaksanaan penelitiannya, diperlukan pemahaman terhadap fenomena yang diperoleh dari 

lapangan dan kemudian dideskripsikan. Dalam menyusun laporan penelitian ini, juga 

diterapkan pendekatan studi kasus (Case Study), di mana jenis pendekatan studi kasus adalah 

metode yang digunakan untuk menyelidiki dan memahami suatu kejadian atau masalah yang 

terjadi dengan mengumpulkan berbagai informasi yang kemudian diolah untuk mendapatkan 

solusi agar masalah yang ada dapat diselesaikan. Desain penelitian ini diterapkan untuk 

menyelesaikan masalah yang diangkat dalam penelitian ini, yaitu bagaimana kajian struktur 

marhabanan dan bagaimana fungsi marhabanan di Kampung Malang Nengah, Kelurahan 

Kendayakan, Serang-Banten.4 

 Penelitian yang akan dilakukan mengambil lokasi di Kampung Malang Nengah, 

Kelurahan Kendayakan, Serang-Banten. Pemilihan lokasi ini dilakukan karena di tempat 

tersebut terdapat seni marhabanan yang biasanya dibacakan saat malam Jumat, pemotongan 

rambut anak, khitanan, dan mendoakan anak agar menjadi anak yang Sholeh. Teknik 

pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini meliputi:  

1) Teknik Observasi, yang digunakan untuk mengumpulkan data informasi mengenai 

fungsi seni marhabanan di Kampung Malang Nengah, Kelurahan Kendayakan, Serang-

Banten. Observasi merupakan gerakan persepsi yang dilakukan dengan hati-hati dalam 

bidang objek eksplorasi. Hal ini sebagaimana diungkapkan oleh Sumaryanto.5 

2) Teknik wawancara, yang juga dikenal sebagai wawancara, adalah salah satu strategi 

yang dapat digunakan untuk mengumpulkan data mengenai suatu kesempatan. Proses ini 

dilakukan melalui komunikasi timbal balik, di mana seseorang berusaha mendapatkan 

informasi dari orang lain dengan mengajukan pertanyaan berdasarkan alasan tertentu. 

Dengan menggunakan metode wawancara, data yang diperoleh akan lebih spesifik dan 

akurat, sesuai dengan tujuan penelitian yang diinginkan.6 

 

Teknik Dokumentasi, Metode dokumentasi merupakan suatu pendekatan untuk 

mengumpulkan informasi melalui artefak yang terorganisir seperti arsip serta buku-buku, 

 
4 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017), hlm. 6–7. 
5 umaryanto, Metode Penelitian Seni, (Yogyakarta: Institut Seni Indonesia Yogyakarta, 2007), hlm. 17. 
6 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017), hlm. 186–

187. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 158 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

dengan mempertimbangkan dugaan, hipotesis, konflik, atau peraturan dan lain-lain yang 

diidentifikasi melalui permasalahan penelitian. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sejarah Tradisi Potong Rambut 

Tradisi  cukur  rambut  itu  adalah  adat istiadat  orang  Melayu  zaman  dahulu  artinya  

sudah  turun  menurun  dari  nenek  moyang kita, Orang Melayu merupakan kelompok etnis 

Austronesia yang mayoritasnya tinggal di Semenanjung Melayu, bagian timur Sumatera, 

selatan Thailand, pantai selatan Burma, Pulau Singapura, serta wilayah pesisir Kalimantan, 

termasuk Brunei, Kalimantan Barat, Sarawak, dan Sabah. Daerah yang terletak di antara 

lokasi-lokasi tersebut dikenal sebagai Alam Melayu secara kolektif.7 

Bapak Wawang menjelaskan bahwa tradisi marhaban dalam upacara cukur rambut bayi 

di Desa Kendayakan merupakan kebiasaan turun-temurun yang masih kuat dipertahankan oleh 

masyarakat. Menurutnya, marhaban menjadi bentuk doa dan rasa syukur atas kelahiran seorang 

anak, sekaligus permohonan keselamatan bagi bayi tersebut. Ia menekankan bahwa pembacaan 

marhaban biasanya dipandu oleh tokoh masyarakat atau kelompok ibu-ibu pengajian yang 

sudah terbiasa memimpin lantunan syair-syair pujian tersebut. Beliau juga menambahkan 

bahwa selain pembacaan marhaban, keluarga biasanya menyiapkan sesaji berupa nasi 

tumpeng, jajanan pasar, serta hidangan sederhana untuk para tamu. Setelah rambut bayi 

dicukur, sebagian rambut itu disimpan atau dibuang ke tempat yang dianggap bersih, sebagai 

simbol pembersihan diri dan harapan hidup yang baik. Menurut Bapak Wawang, masyarakat 

tetap menjaga kesederhanaan acara, namun makna spiritualnya dianggap sangat penting untuk 

mengawali kehidupan seorang anak.8 

Adat Mencukur rambut bayi yang baru lahir bukan sekadar tradisi yang telah lama ada 

dalam masyarakat, melainkan juga merupakan anjuran dan ajaran dari agama. Tentu saja, di 

balik tradisi mencukur rambut bayi ini terdapat banyak manfaat dan nilai positif, terutama 

untuk kesehatan bayi. Tradisi ini menjadi sebuah perayaan bagi keluarga, menandakan 

hadirnya cahaya baru dalam hidup mereka. Penting untuk mengundang kerabat dekat, sahabat, 

atau tetangga agar dapat bersama-sama merasakan kebahagiaan yang dialami keluarga 

 
7 Moh. Ali Aziz, Dakwah Pemberdayaan Masyarakat: Paradigma Aksi Metodologi, (Yogyakarta: LKiS, 

2013), hlm. 58–60 
8 Wawang, wawancara pribadi, Desa Kendayakan, Kecamatan Kragilan, Kabupaten Serang, 02 

November 2025. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 159 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

tersebut, sekaligus memberikan nama yang indah dan bermakna doa, sehingga setiap orang 

yang memanggil nama bayi tersebut turut mendoakan sesuai dengan nama yang diberikan.9 

Rasulullah Saw bersabda. "tiap-tiap anak tergadai (tergantung) dengan akikahnya yang 

disembelih untuknya pada hari ke-7, di hari itu ia dicukur rambutnya dan diberi nama.” (HR. 

Abu Dawud juz 3, hal. 106, no. 2838). Berdasarkan hadis di atas Rasulullah mengajarkan 

bahwa ada tiga hal yang harus dilakukan dalam pelaksanaan akikah yakni menyembelih 

kambing, di hari ketujuh setelah kelahiran anak, dicukur dan diberi nama. 

Makna Tradisi Marhaban Upacara Cukur Rambut Bayi dalam Budaya Masyarakat 

Banten 

Tradisi Marhaban di kalangan masyarakat Banten memiliki makna yang sangat 

kompleks dan multi dimensional. Bukan sekadar ritual keagamaan atau acara seremonial, 

Marhaban juga berfungsi sebagai media penguatan identitas budaya, sarana pendidikan nilai 

moral dan religius, serta alat untuk mempererat kohesi sosial. Setiap pelaksanaan Marhaban 

selalu melibatkan kelompok marhabanan, yang biasanya terdiri dari ibu-ibu, pemuda, dan 

tokoh agama kampung. Mereka secara bergiliran membaca barzanji atau selawat Nabi, yang 

tidak hanya berfungsi sebagai doa, tetapi juga sebagai media pembelajaran nilai-nilai Islam 

bagi generasi muda.10 

Ibu Rosita menyampaikan bahwa marhaban dalam upacara cukur rambut bayi bukan 

hanya sekadar ritual, tetapi juga menjadi momen kebersamaan keluarga besar dan tetangga. Ia 

menuturkan bahwa masyarakat di Desa Kendayakan masih memiliki ikatan sosial yang kuat, 

sehingga setiap kali ada acara marhaban, para tetangga dengan sukarela ikut membantu 

mempersiapkan perlengkapan, dari mulai tempat duduk, makanan, hingga dekorasi sederhana. 

Menurutnya, lantunan marhaban menjadi suasana yang dinanti karena membawa ketenangan 

dan keberkahan dalam acara tersebut. Ibu Rosita menambahkan bahwa setelah marhaban 

selesai, biasanya bayi didoakan secara khusus oleh para sesepuh agar kelak tumbuh menjadi 

anak yang saleh dan berbakti. Ia menegaskan bahwa tradisi ini membuat masyarakat tetap 

 
9 Hendri, Tradisi Kelahiran dalam Perspektif Islam dan Budaya Lokal, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2018), hlm. 45–47. 
10 Wawan Setiawan dan Nida Ankhofiyya, “Makna Simbolik Tradisi Marhaban sebagai Media Dakwah 

dalam Masyarakat Muslim,” Jurnal Ilmu Dakwah, Vol. 43, No. 1 (2023), hlm. 7–9. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 160 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

merasa saling terhubung, terutama dalam menjaga nilai-nilai keagamaan serta adat yang 

diwariskan sejak lama.11 

Dalam sudut pandang budaya, Marhaban juga berfungsi sebagai ungkapan simbolis rasa 

syukur masyarakat atas kelahiran seorang bayi. Tradisi ini menekankan bahwa kehidupan 

manusia merupakan amanah dari Tuhan dan bahwa masyarakat harus saling mendukung serta 

menjaga satu sama lain. Dengan kata lain, Marhaban tidak hanya mengajarkan spiritualitas 

individu, tetapi juga membangun kesadaran kolektif mengenai tanggung jawab sosial dan nilai-

nilai kebersamaan. Di samping itu, tradisi Marhaban di Banten sering kali dijadikan sebagai 

indikator kesinambungan budaya lokal. Setiap keluarga yang melaksanakan upacara ini turut 

berkontribusi dalam melestarikan warisan nenek moyang, karena Marhaban mengintegrasikan 

nilai-nilai agama, adat, dan simbolisme yang tidak dapat dipisahkan dari identitas masyarakat 

setempat. Dengan demikian, Marhaban berperan sebagai sarana pelestarian budaya yang 

hidup, di mana generasi muda secara langsung melihat, mendengar, dan merasakan makna dari 

ritual ini.12 

Pelaksanaan Marhaban di Kampung Malang Nengah adalah contoh konkret tentang 

bagaimana tradisi lokal dapat beradaptasi sambil tetap mempertahankan esensinya. Ritual ini 

umumnya dilaksanakan ketika bayi berusia sekitar 40 hari, yang secara simbolis dianggap 

sebagai fase awal di mana bayi siap diperkenalkan kepada masyarakat dan lingkungan 

sosialnya. Prosesi dimulai dengan persiapan lokasi, yaitu halaman rumah keluarga bayi atau 

balai kecil di desa.  

Bapak RT Juned, sebagai tokoh masyarakat, menjelaskan bahwa kegiatan marhaban juga 

menjadi ruang untuk memperkuat hubungan antarwarga di Desa Kendayakan. Ia menyebutkan 

bahwa setiap ada acara cukur rambut bayi, masyarakat merasa terpanggil untuk hadir dan 

memberikan doa. Menurutnya, tradisi ini menjadi simbol keguyuban karena dilakukan secara 

bersama-sama tanpa memandang status sosial. Ia juga menekankan pentingnya melestarikan 

tradisi marhaban agar generasi muda tetap mengenal dan memahami nilai-nilai lokal yang 

selaras dengan ajaran Islam. Bapak Juned berharap bahwa tradisi ini tetap dijaga dan tidak 

 
11 Rosita, wawancara pribadi, Desa Kendayakan, Kecamatan Kragilan, Kabupaten Serang, 06 November 

2025. 
12 Yetri Dinarti dan Zainal Azwar, Tradisi Keagamaan dan Pelestarian Budaya Lokal, (Padang: Penerbit 

Andalas University Press, 2024), hlm. 45. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 161 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

hilang oleh perkembangan zaman. Menurutnya, keberadaan marhaban dalam upacara cukur 

rambut bukan hanya ritual, tetapi juga identitas budaya masyarakat Desa Kendayakan.13 

Para peserta yang terdiri dari keluarga, tetangga, dan kelompok marhabanan duduk 

mengelilingi area ritual, menciptakan suasana yang penuh dengan kekhidmatan dan rasa 

kekeluargaan. Pembacaan barzanji dilakukan secara bergiliran, dimulai dari tokoh agama, ibu-

ibu marhabanan, hingga generasi muda. Bayi kemudian dibawa ke tengah majelis, dan kepala 

bayi diusap atau disentuh oleh para pembaca selawat sambil membaca doa-doa perlindungan 

dan keberkahan. Tindakan ini bukan sekadar simbolis, tetapi mengandung makna spiritual 

yang mendalam, menghubungkan bayi dengan lingkungan sosial dan religiusnya, sekaligus 

menanamkan doa agar bayi tumbuh menjadi anak yang saleh, cerdas, dan memiliki akhlak 

mulia. Menariknya, setiap keluarga memiliki variasi lokal tersendiri, beberapa menambahkan 

musik tradisional, beberapa menggunakan wewangian bunga, atau beberapa menempatkan 

simbol-simbol tambahan seperti air suci. Semua elemen ini menunjukkan fleksibilitas tradisi 

yang tetap menjaga nilai inti Marhaban.14 

Simbolisme Perlengkapan Upacara Cukur Rambut 

Perlengkapan dan objek yang digunakan dalam upacara cukur rambut bayi di Kampung 

Malang Nengah bukan hanya sekadar formalitas, tetapi juga mengandung makna filosofis, 

religius, dan kultural yang sangat mendalam. Setiap elemen dipilih dengan teliti, dan cara 

penggunaannya menjadi bagian dari ritual pendidikan nilai bagi keluarga dan Masyarakat. 

1) Telur 

Telur selalu diletakkan di dekat bayi atau digunakan dalam doa simbolis. Telur 

melambangkan kesucian dan awal kehidupan, serta potensi bayi untuk berkembang. Dari 

sudut pandang antropologi simbolik, bentuk telur yang bulat dianggap sebagai simbol 

kesempurnaan ciptaan Tuhan, dan kehadirannya dalam upacara mencerminkan harapan 

agar bayi tumbuh sehat, kuat, dan memiliki karakter yang utuh. Selain itu, telur sering 

dimanfaatkan dalam ritual simbolik untuk membersihkan energi negatif, di mana kepala 

bayi atau sekelilingnya disentuh dengan telur sebelum dibersihkan. Proses ini bukan 

 
13 Juned, wawancara pribadi, Desa Kendayakan, Kecamatan Kragilan, Kabupaten Serang, 22 Oktober 

2025. 
14 Yetri Dinarti dan Zainal Azwar, Tradisi Keagamaan dan Pelestarian Budaya Lokal, (Padang: Andalas 

University Press, 2024), hlm. 47. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 162 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

hanya merupakan kepercayaan yang diwariskan, tetapi juga berfungsi sebagai media 

untuk mengajarkan nilai-nilai spiritual kepada generasi muda yang menyaksikan prosesi. 

2) Kelapa 

Kelapa, khususnya kelapa utuh atau parut kelapa, digunakan sebagai simbol 

pertumbuhan, kesuburan, dan keberlanjutan kehidupan. Air kelapa kadang dipercikkan 

ke kepala bayi atau digunakan untuk ritual penyucian simbolik. Filosofi kelapa 

menunjukkan hubungan manusia dengan alam dan Tuhan, karena kelapa dianggap 

sebagai pemberian alam yang memiliki banyak manfaat, mencerminkan harapan agar 

bayi memiliki hidup yang produktif, bermanfaat bagi keluarga dan Masyarakat 

3) Pisang Raja 

Pisang raja diletakkan di altar kecil atau di meja upacara sebagai simbol harapan dan 

berkah. Bentuknya yang berderet dianggap melambangkan keluarga yang harmonis serta 

generasi yang berkelanjutan. Dalam konteks sosial, simbol ini mengajarkan anak (dan 

keluarga) mengenai tanggung jawab sosial, yaitu agar anak nantinya menjadi anggota 

keluarga yang bermanfaat, patuh pada nilai-nilai agama, dan menjaga kehormatan 

keluarga.15 

Nilai-nilai Pendidikan Islam dalam Tradisi Cukur Rambut Bayi 

 Tradisi cukur rambut mengandung nilai-nilai pendidikan Islam. Pertama, nilai akidah. 

Pelaksanaan pemotongan rambut bayi tidak terlepas dari budaya lokal yang bernuansa Islami, 

di mana serangkaian pembacaan doa dan serakalan (pembacaan barzanji) menjadi bukti adanya 

nilai-nilai akidah. Di kalangan masyarakat kampung Malang Nengah, pembacaan barzanji dan 

doa merupakan salah satu prosesi yang wajib dilaksanakan dalam acara tersebut. Pembacaan 

doa adalah suatu keharusan untuk meminta sesuatu dari Allah, dan pembacaan selawat dalam 

kitab barzanji adalah perintah dari Allah Swt (Q.S Al-Ahzab: 56).16 

Hj. Nurul menjelaskan bahwa marhaban memiliki nilai religius yang mendalam karena 

berisi pujian kepada Nabi Muhammad dan doa keselamatan bagi bayi. Menurutnya, 

pembacaan marhaban juga menjadi sarana untuk memperkenalkan ajaran Islam sejak dini 

kepada anak, meskipun sang bayi belum memahami. Ia menegaskan bahwa masyarakat 

 
15 Elya Susanti, Jarir, dan Betti Fariati, “Makna Simbolik Sesaji dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat,” 

Jurnal Antropologi Sosial dan Budaya, Vol. 12, No. 3 (2025), hlm. 871. 
16 S. Karimuddin, Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Tradisi Cukur Rambut Bayi, (Bandung: Pustaka 

Ilmu, 2022), hlm. 63–65; lihat juga Q.S. al-Ahzab [33]: 56. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 163 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

percaya keberkahan dari acara tersebut akan menyertai perjalanan hidup anak hingga dewasa. 

Beliau juga menceritakan bahwa dalam tradisi lokal, biasanya ada pembagian berkat atau 

makanan yang dibawa pulang oleh para tamu sebagai simbol rasa syukur. Selain itu, Hj. Nurul 

menilai bahwa marhaban mampu memperkuat solidaritas sosial karena semua pihak terlibat, 

mulai dari keluarga, tetangga, hingga tokoh agama. Tradisi ini, menurutnya, tetap relevan dan 

tidak pernah ditinggalkan meski zaman semakin modern.17 

Dalam prosesi cukur rambut bayi, masyarakat kampung Malang Nengah melaksanakan 

sesuai dengan anjuran Nabi, yaitu memotong dengan cara yang baik dan sesuai dengan syariat, 

tanpa melakukan hal-hal yang dilarang. Islam melarang tindakan mencukur rambut bayi 

dengan cara al-Qaz’u, di mana Rasulullah Saw. mengajarkan kita untuk tidak memangkas 

sebagian rambut dan membiarkan sebagian lainnya tetap berambut.18 

Memotong rambut bayi harus mengikuti aturan yang dianjurkan oleh Nabi, yaitu dengan 

cara yang baik dan tidak sembarangan. Ini merupakan bentuk penghormatan kepada bayi. Di 

masyarakat Malang Nengah, pelaksanaan cukur rambut ini telah dilakukan sejak lama, 

khususnya di Desa Kendayakan sebagai ungkapan rasa syukur kepada Allah swt. Masyarakat 

Malang Nengah meyakini bahwa pelaksanaan acara ini akan mendatangkan keberkahan bagi 

bayi dan keluarganya. nilai pendidikan akhlak. Pembacaan barzanji mempunyai nilai 

pendidikan akhlak, mulai dari persiapan, pelaksanaan hingga penutupan acara. Nilai 

pendidikan akhlak tersebut berupa, akhlak kepada Allah, akhlak kepada manusia dan akhlak 

kepada alam semesta.19 

H. Marsa menyatakan bahwa upacara cukur rambut bayi dengan marhaban merupakan 

wujud keseimbangan antara adat dan agama yang saling melengkapi. Menurutnya, tradisi ini 

sudah ada sejak lama dan tetap dipertahankan karena mengajarkan nilai-nilai kebersamaan, 

kesopanan, dan penghormatan terhadap kelahiran seorang anak. Ia juga menjelaskan bahwa 

marhaban dilakukan dengan khidmat, biasanya dipimpin oleh para tokoh keagamaan yang 

memahami susunan bacaan dengan benar. Selain itu, H. Marsa menambahkan bahwa acara 

marhaban juga berfungsi sebagai momen silaturahmi antarwarga. Ia mengungkapkan bahwa 

meskipun acara ini bersifat sederhana, namun mengandung makna spiritual yang besar karena 

 
17 Nurul, wawancara pribadi, Desa Kendayakan, Kecamatan Kragilan, Kabupaten Serang, 11 November 

2025. 
18 Wawan Setiawan, Tradisi Kelahiran dalam Perspektif Hadis, (Bandung: Pustaka Setia, 2020), hlm. 

55–66. 
19 Abd. Basid dan Luthviyah Romziana, Nilai Pendidikan Akhlak dalam Tradisi Keagamaan, (Malang: 

Literasi Nusantara, 2021), hlm. 66–77. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 164 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

seluruh doa yang dipanjatkan ditujukan agar anak tumbuh sehat, ceria, dan selalu berada dalam 

lindungan Allah. Tradisi ini dianggap sebagai bentuk awal pendidikan agama dalam 

keluarga.20 

Melalui akhlak ini, diharapkan bayi dapat berperilaku baik kepada Sang Pencipta, dalam 

hubungannya dengan sesama, mengikuti contoh yang diberikan oleh baginda Nabi, dalam 

kisah yang terdapat dalam barzanji, serta berfungsi sebagai penyeimbang bagi alam 

semesta.Tradisi pemotongan rambut bertujuan untuk melestarikan adat istiadat yang telah ada 

sejak zaman nenek moyang kita, serta memperkenalkan kembali adat istiadat tersebut kepada 

generasi penerus. Jika cukur rambut pada bayi tidak dilakukan, diyakini bahwa sanak akan 

mudah terserang penyakit seperti demam dan mengalami gangguan dari makhluk halus. 

Sebaliknya, jika dilaksanakan, hal ini diharapkan dapat mendukung pertumbuhan bayi yang 

sehat dan tidak ada gangguan dalam perkembangan bayi.21 

Nilai cinta tanah air. Berdasarkan pengamatan peneliti pada pelaksanaan cukur rambut 

terdapat proses tinjak tanah (menginjak tanah). Bayi dianggap belum mengenal bumi sehingga 

bayi diwajibkan menginjak tanah yang di atasnya terdapat telur agar sebelum keluar dari rumah 

bayi dapat mengenal bumi sebagai salah satu ciptaan Allah dan di bumilah anak akan 

melaksanakan semua aktivitas kehidupannya. Masyarakat Malang Nengah sangat meyakini 

bahwa kelak anak akan kembali ke tanah sebagaimana ia diciptakannya, oleh karena itu ia 

harus mengenal tanah kelahirannya sejak dini, agar dapat menumbuhkan rasa cinta terhadap 

tanah airnya. Tinjak tanah ini sebagai bentuk penghormatan kepada bumi yang memberikan 

banyak hal dalam kehidupan manusia. Selain itu, upacara ini juga merupakan harapan orang 

tua untuk si kecil agar ia berhasil menjalani kehidupan yang penuh tantangan dengan 

bimbingan dari orang tuanya. Tinjak tanah ini dilakukan agar anak mengenal tanah airnya, 

sehingga kelak mereka dapat mencintai tanah airnya.22 

Selain itu, para peneliti juga mengamati keberadaan tepung tawar dalam proses cukur 

rambut bayi, yang melambangkan kesucian. Tepung tawar yang terbuat dari beras putih 

memiliki makna kesucian. Kesucian ini dapat diartikan sebagai simbol bahwa bayi tersebut 

lahir kembali dengan jiwa dan raga yang dipenuhi dengan nilai-nilai positif dalam menjalani 

 
20 Marsa, wawancara pribadi, Desa Kendayakan, Kecamatan Kragilan, Kabupaten Serang, 25 Oktober 

2025. 
21 Rizkiati Khasanah dan Jumari, Tradisi Cukur Rambut Bayi dalam Perspektif Budaya dan Pendidikan 

Islam, (Yogyakarta: Penerbit Adab, 2023), hlm. 70. 
22 Moch. Afif Anshori, Nilai-Nilai Pendidikan dalam Tradisi Kelahiran Bayi, (Surabaya: Pena Ilmu, 

2023), hlm. 102–104. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 165 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

kehidupannya. Air yang menjadi bagian dari tepung tawar memiliki makna sebagai sumber 

energi utama bagi tubuh, dan air adalah bahan pokok yang diperlukan oleh semua makhluk 

hidup di dunia ini. Oleh karena itu, diharapkan bayi tersebut kelak menjadi individu yang 

bermanfaat dan dibutuhkan oleh seluruh elemen masyarakat.23 

nilai tanggung jawab. Dalam kegiatan tijak (injak) kue, anak-anak diarahkan untuk 

berjalan di atas juadah (sejenis kue dari beras ketan) yang berwarna hitam hingga putih. Makna 

dari meniti juadah adalah melewati berbagai tantangan dalam hidup. Tantangan tersebut 

dimulai dari kegelapan menuju cahaya. Dari warna hitam, ungu, biru, hijau, merah, kuning, 

hingga putih. Apabila anak melewati warna-warna yang terang, itu berarti ia menemukan jalan 

keluar. Tujuh dalam bahasa Jawa disebut pitu, yang diharapkan agar anak tersebut selalu 

mendapatkan pitulungan atau pertolongan dari Yang Maha Kuasa dalam menghadapi kesulitan 

hidup. Setiap warna memiliki makna tersendiri, yaitu: 1) Hitam melambangkan kecerdasan. 2) 

Ungu melambangkan kesempurnaan atau puncak. 3) Biru melambangkan ketenangan jiwa 

dalam melangkah di kehidupan. 4) Hijau melambangkan lingkungan sekitar dan kesuburan. 5) 

Merah melambangkan keberanian, dengan harapan anak berani melangkah dalam kehidupan. 

6) Kuning melambangkan kekuatan lahir dan batin yang harus dimiliki oleh setiap individu. 7) 

Putih melambangkan kesucian.24 

KESIMPULAN DAN SARAN  

Studi etnografi tentang Pelestarian Tradisi Marhaban dalam Upacara Cukur Rambut Bayi 

di Kampung Malang Nengah, Kelurahan Kendayakan, Serang-Banten, menunjukkan bahwa 

tradisi ini adalah praktik sosial-religius yang sangat penting bagi masyarakat setempat. Tradisi 

ini berfungsi tidak hanya sebagai ungkapan syukur atas kelahiran anak (sesuai dengan anjuran 

Nabi), tetapi juga sebagai sarana untuk memperkuat identitas budaya dan kohesi sosial. 

Pelaksanaan tradisi ini, yang mencakup pembacaan Barzanji dan Selawat, sarat dengan nilai-

nilai pendidikan Islam (Akidah dan Akhlak) serta kearifan lokal yang mendalam. Hal ini dapat 

dilihat dari simbolisme perlengkapan upacara seperti Telur, Kelapa, dan Pisang Raja yang 

melambangkan harapan akan kesucian dan pertumbuhan, serta ritual Tindak Tanah dan Tijak 

Kue yang secara filosofis menanamkan nilai cinta tanah air dan tanggung jawab dalam 

 
23 Theresia Linyang dan Pabali Musa, Makna Simbolik Tepung Tawar dalam Ritual Tradisional, 

(Pontianak: Penerbit Budaya Nusantara, 2021), hlm. 88–90. 
24 Hasta Indriyana, Makna Simbolik Warna dalam Tradisi Kelahiran, (Yogyakarta: Pustaka Budaya, 

2020), hlm. 54–58. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 166 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

menghadapi tantangan hidup. Dengan demikian, tradisi Marhaban cukur rambut bayi di 

Kampung Malang Nengah berhasil dilestarikan sebagai warisan nenek moyang yang terus 

hidup dan menjadi sarana yang efektif dalam mewariskan nilai-nilai moral, spiritual, dan sosial 

kepada generasi penerus. 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahimsa-Putra, Heddy Shri. Paradigma Penelitian Sosial-Budaya. Yogyakarta: Gadjah Mada 

University Press, 2012. 

Anshori, Moch. Afif. Nilai-Nilai Pendidikan dalam Tradisi Kelahiran Bayi. Surabaya: Pena 

Ilmu, 2023. 

Aziz, Moh. Ali. Dakwah Pemberdayaan Masyarakat: Paradigma Aksi Metodologi. Yogyakarta: 

LKiS, 2013. 

Basid, Abd., dan Luthviyah Romziana. Nilai Pendidikan Akhlak dalam Tradisi Keagamaan. 

Malang: Literasi Nusantara, 2021. 

Dinarti, Yetri, dan Zainal Azwar. Tradisi Keagamaan dan Pelestarian Budaya Lokal. Padang: 

Andalas University Press, 2024. 

Hendri. Tradisi Kelahiran dalam Perspektif Islam dan Budaya Lokal. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2018. 

Indriyana, Hasta. Makna Simbolik Warna dalam Tradisi Kelahiran. Yogyakarta: Pustaka 

Budaya, 2020. 

Juned. Wawancara pribadi. Desa Kendayakan, Kecamatan Kragilan, Kabupaten Serang, 22 

Oktober 2025. 

Karimuddin, S. Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Tradisi Cukur Rambut Bayi. Bandung: 

Pustaka Ilmu, 2022. 

Khasanah, Rizkiati, dan Jumari. Tradisi Cukur Rambut Bayi dalam Perspektif Budaya dan 

Pendidikan Islam. Yogyakarta: Penerbit Adab, 2023. 

Linyang, Theresia, dan Pabali Musa. Makna Simbolik Tepung Tawar dalam Ritual Tradisional. 

Pontianak: Penerbit Budaya Nusantara, 2021. 

Marsa. Wawancara pribadi. Desa Kendayakan, Kecamatan Kragilan, Kabupaten Serang, 25 

Oktober 2025. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 167 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

Nurul. Wawancara pribadi. Desa Kendayakan, Kecamatan Kragilan, Kabupaten Serang, 11 

November 2025. 

Rosita. Wawancara pribadi. Desa Kendayakan, Kecamatan Kragilan, Kabupaten Serang, 06 

November 2025. 

Setiawan, Wawan. Tradisi Kelahiran dalam Perspektif Hadis. Bandung: Pustaka Setia, 2020. 

Setiawan, Wawan, dan Nida Ankhofiyya. “Makna Simbolik Tradisi Marhaban sebagai Media 

Dakwah dalam Masyarakat Muslim.” Jurnal Ilmu Dakwah, Vol. 43, No. 1, 2023. 

Setiawan, Wawan, dan Nida Ankhofiyya. “The Symbolic Meaning of Marhabaan Culture as a 

Da’wah Activity among the Nahdliyin Community.” Jurnal Ilmu Dakwah, Vol. 43, No. 

2, 2025. 

Susanti, Elya, Jarir, dan Betti Fariati. “Makna Simbolik Sesaji dalam Tradisi Keagamaan 

Masyarakat.” Jurnal Antropologi Sosial dan Budaya, Vol. 12, No. 3, 2025. 

Umaryanto. Metode Penelitian Seni. Yogyakarta: Institut Seni Indonesia Yogyakarta, 2007. 

Wawang. Wawancara pribadi. Desa Kendayakan, Kecamatan Kragilan, Kabupaten Serang, 02 

November 2025. 

Juned, Wawancara Pribadi, Desa Kendayakan, Kecamatan Kragilan. 2025 Marsa, Wawancara 

Pribadi, Desa Kendayakan, Kecamatan Kragilan. 2025 

Nurul, Wawancara pribadi, Desa Kendayakan, Kecamatan Kragilan. 2025 Rosita, Wawancara 

pribadi, Desa Kendayakan, Kecamatan Kragilan. 2025 

Wawang, Wawancara pribadi, Desa Kendayakan, Kecamatan Kragilan.2025 

 

 

 

 

 

 


