
Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 289 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

KEJAYAAN DAN KERUNTUHAN DINASTI SAFAWIYAH 

 

Siti Munawaroh1, Muhamad Shoheh2, Sulis Safitri3, Fajar4  

1,2,3,4Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten 

Email: intec.siti@gmail.com1, hehchohe@gmail.com2, safitrisulis994@gmail.com3, 

fajaralbelethi@gmail.com4           

    

Abstrak: Dinasti Safawiyah merupakan salah satu pilar penting dalam sejarah peradaban Islam 

yang berhasil membentuk identitas kebangsaan Iran melalui penerapan mazhab Syiah Dua 

Belas Imam sebagai agama resmi negara. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis dinamika 

kejayaan dan faktor-faktor yang menyebabkan keruntuhan Dinasti Safawiyah. Masa keemasan 

dinasti ini dicapai pada era Syah Abbas I (1587-1629 M), yang ditandai dengan reformasi 

militer melalui pembentukan pasukan *Ghulam*, stabilitas politik, kemakmuran ekonomi di 

sektor pertanian dan perdagangan, serta kemajuan pesat dalam bidang pendidikan, seni, dan 

arsitektur. Namun, pasca wafatnya Syah Abbas I, dinasti ini mengalami kemunduran bertahap 

yang disebabkan oleh dekadensi moral para pemimpin, melemahnya loyalitas militer, konflik 

internal keluarga istana, serta ketegangan mazhab antara Syiah dan Sunni. Keruntuhan akhir 

dipicu oleh serangan bangsa Afghan dan tekanan dari Dinasti Utsmaniyah, yang secara definitif 

mengakhiri kekuasaan Safawiyah pada tahun 1736 M. 

Kata Kunci: Dinasti Safawiyah, Syah Abbas I, Kejayaan, Keruntuhan, Sejarah Islam. 

Abstract: The Safavid Dynasty stands as a pivotal pillar in Islamic history, successfully shaping 

Iran's national identity by establishing Twelver Shia Islam as the state's official religion. This 

article aims to analyze the dynamics of the Safavid Dynasty's golden age and the factors 

leading to its eventual decline. The dynasty reached its zenith during the reign of Shah Abbas 

I (1587-1629 AD), characterized by military reforms through the creation of the Ghulam 

forces, political stability, economic prosperity in agriculture and trade, and significant 

advancements in education, art, and architecture. However, following the death of Shah Abbas 

I, the dynasty experienced a gradual decline caused by the moral decadence of its leaders, 

weakening military loyalty, internal palace conflicts, and sectarian tensions between Shias and 

Sunnis. The final collapse was triggered by Afghan invasions and external pressure from the 

Ottoman Empire, definitively ending Safavid rule in 1736 AD 

Keywords: Safavid Dynasty, Shah Abbas I, Prosperity, Decline, Islamic History. 

 

PENDAHULUAN 

Dinasti Safawiyah merupakan salah satu kerajaan Islam terbesar yang memainkan peran 

penting dalam sejarah dunia Islam, khususnya di kawasan Persia (Iran modern). Berdiri pada 

mailto:Intec.siti@gmail.com1
mailto:hehchohe@gmail.com2
mailto:safitrisulis994@gmail.com3
mailto:fajaralbelethi@gmail.com4


Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 290 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

awal abad ke-16 M, dinasti ini tidak hanya dikenal sebagai kekuatan politik dan militer yang 

tangguh, tetapi juga sebagai pusat perkembangan agama, budaya, dan ilmu pengetahuan. 

Safawiyah berhasil mempersatukan wilayah Persia setelah masa perpecahan panjang akibat 

invasi Mongol dan dominasi Timuriyah, sekaligus menjadi tonggak lahirnya identitas baru bagi 

masyarakat Persia.1 

Secara politik, Safawiyah berperan besar dalam membentuk identitas kebangsaan Iran 

melalui penerapan mazhab Syiah Itsna Asyariah (Syiah Dua Belas Imam) sebagai mazhab resmi 

negara. Kebijakan ini memperkuat integrasi internal dan meneguhkan legitimasi dinasti, namun 

pada saat yang sama juga melahirkan ketegangan politik dan ideologis dengan kekuatan Sunni, 

terutama Dinasti Utsmaniyah di barat dan Dinasti Mughal di timur.2 Rivalitas tersebut bukan 

hanya sebatas konflik militer, tetapi juga menjadi dasar pergeseran geopolitik di kawasan Timur 

Tengah dan Asia Selatan. 

Dalam bidang sosial dan budaya, masa Safawiyah menandai kebangkitan seni, arsitektur, 

dan sastra Persia. Pembangunan kota Isfahan sebagai ibu kota kerajaan menampilkan 

kemegahan arsitektur Islam-Persia, seperti Masjid Syah, Masjid Lotfollah, dan kompleks istana 

yang hingga kini masih menjadi warisan dunia3. Selain itu, Safawiyah juga berperan penting 

dalam jaringan perdagangan internasional, menghubungkan jalur sutra dengan dunia Islam dan 

Eropa, sehingga mendorong pertumbuhan ekonomi dan interaksi lintas budaya.4 

Dengan demikian, Dinasti Safawiyah bukan sekadar dinasti politik, tetapi juga 

representasi dari transformasi identitas Persia menjadi Iran modern. Pengaruhnya terasa tidak 

hanya pada aspek keagamaan dan kebudayaan, tetapi juga pada hubungan internasional di dunia 

Islam. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, karena bertujuan untuk 

menggambarkan secara mendalam fenomena penggunaan media sosial Instagram sebagai 

sarana berbagi ayat Alkitab dan renungan harian oleh mahasiswa Program Studi Pendidikan 

Agama Kristen (PAK). 

 
1 Roger Savory, Iran under the Safavids (Cambridge: Cambridge University Press, 1980), hlm. 5–7. 
2 Andrew J. Newman, Safavid Iran: Rebirth of a Persian Empire (London: I.B. Tauris, 2006), hlm. 22–25. 
3 Sheila S. Blair & Jonathan M. Bloom, The Art and Architecture of Islam: 1250–1800 (New Haven: Yale 

University Press, 1994), hlm. 211–220. 
4 Willem Floor, Safavid Economy: The State and the Economy in Iran, 1500–1736 (Wiesbaden: Harrassowitz 

Verlag, 2000), hlm. 35–40. 

 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 291 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

Menurut Creswell (2018), pendekatan kualitatif berfokus pada pemahaman makna yang 

terkandung dalam perilaku manusia, bukan sekadar mengukur frekuensi atau intensitasnya. 

Dalam konteks ini, penelitian tidak dimaksudkan untuk menguji hipotesis, melainkan untuk 

mengeksplorasi pengalaman spiritual dan makna religius yang muncul dari praktik digital para 

mahasiswa. 

Metode deskriptif dipilih karena memungkinkan peneliti untuk menguraikan fenomena 

secara sistematis, faktual, dan akurat berdasarkan data yang diperoleh melalui wawancara, 

observasi, dan dokumentasi (Sugiyono, 2019). Hasil penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan gambaran yang utuh mengenai bagaimana praktik berbagi renungan digital dapat 

memperkuat pertumbuhan iman mahasiswa Kristen di era teknologi. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Kejayaan Dinasti Safawiyah 

Masa pemerintahan Abbas I (Syah Abbas I) dari tahun 1587 hingga 1629 M secara luas 

dianggap sebagai puncak kejayaan Dinasti Safawi. Sebelum ia naik takhta, dinasti ini 

mengalami kemunduran. Namun, di bawah kepemimpinannya, Dinasti Safawi perlahan-lahan 

mengalami kemajuan pesat dan berhasil mencapai banyak pencapaian di berbagai bidang, 

termasuk politik, militer, ekonomi, dan seni. 

1. Kondisi Politik dan Reformasi Militer 

Ekspansi militer yang dilakukan oleh Syah Abbas I (memerintah 1587-1629 M) 

merupakan fase kedua dari strateginya setelah ia berhasil menata ulang kondisi internal 

kerajaannya. Langkah-langkah ini menandai puncak kekuasaan politik dan militer Dinasti 

Safawi dan menjadi bukti keberhasilan reformasi yang telah ia jalankan. 

Ketika Abbas I naik takhta, kondisi politik dalam negeri tidak stabil. Salah satu masalah 

utamanya adalah dominasi kelompok militer Qizilbash. Untuk mengatasi ini dan memperkuat 

negara, Abbas I melakukan beberapa langkah reformasi politik dan militer yang signifikan, 

yaitu : 

a. Mengatasi Dominasi Qizilbash 

Langkah pertama yang ditempuhnya adalah menghilangkan dominasi Qizilbash di 

atas Dinasti Safawi. Ia melakukan ini dengan membentuk pasukan-pasukan baru yang 

anggotanya terdiri dari budak-budak tawanan dari bangsa Georgia, Armenia, dan Sirkasia. 

Pasukan baru yang disebut Ghulam ini tidak memiliki loyalitas kesukuan seperti 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 292 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

Qizilbash dan bersumpah setia langsung kepada Syah secara pribadi. Pasukan Ghulam ini 

terbukti berhasil menjaga keamanan kerajaan dan menumpas pemberontakan. 

b. Membangun Angkatan Bersenjata Modern 

Syah Abbas I membangun angkatan bersenjata yang kuat, besar, dan modern. Upaya 

ini memungkinkannya mengatasi konflik internal yang mengganggu stabilitas negara. Ia 

membangun angkatan bersenjata yang menjadi instrumen utama dalam kampanyenya. 

Pasukan Ghulam terbukti tangguh dalam menjaga keamanan dan menumpas 

pemberontakan 

c. Diplomasi Awal dengan Turki Usmani 

Untuk memfokuskan diri pada penguatan internal, Abbas I pada 

awalnya mengadakan perjanjian damai dengan Turki Utsmani. Sebagai bagian dari 

perjanjian, ia berjanji tidak akan menghina tiga khalifah pertama dalam Islam (Abu Bakar, 

Umar bin Khattab, dan Utsman bin Affan) dan menyerahkan sepupunya, Haidar Mirza, 

sebagai sandera di Istanbul. Strategi ini memberinya waktu dan ruang untuk memperkuat 

kerajaannya dari dalam tanpa harus menghadapi ancaman dari dua front sekaligus 

2. Ekspansi Wilayah dan Keberhasilan Militer 

Setelah merasa negaranya cukup kuat dan berhasil menata administrasi negara dengan 

baik, Abbas I mulai memusatkan perhatiannya untuk merebut kembali wilayah-wilayah 

kekuasaan yang sebelumnya hilang, terutama yang direbut oleh Turki Usmani. Kampanye 

militer ini dilancarkan secara sistematis dan menunjukkan kekuatan militer Safawi yang telah 

direformasi. Wilayah-wilayah kekuasaan Safawi yang sebelumnya telah hilang dan berhasil di 

rebut kembali adalah : 

a. Pada tahun 1598, berhasil menaklukkan Herat, Mard, dan Balkh. 

b. Pada tahun 1602, melancarkan serangan terhadap Turki Utsmani yang saat itu dipimpin 

oleh Sultan Muhammad III. Pasukannya berhasil merebut kembali wilayah-wilayah 

penting seperti Tabriz (sebagai ibu kota awal Dinasti Safawi dan pusat penting di 

Azerbaijan) perebutan kembali Tarbiz memiliki nilai simbolis yang sangat besar, 

Baghdad (Sebagai bekas pusat Kekhalifahan Abbasiyah dan kota suci bagi penganut 

Syi'ah) penguasaan Baghdad memberikan legitimasi keagamaan dan politik yang kuat 

bagi Safawi, Irwan/Erivan (kota ini merupakan benteng pertahanan penting di kaukasus) 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 293 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

Syirwan, dan Naksivan. Serangan ini merupakan pembalasan atas kekalahan Safawi di 

masa – masa sebelumnya dan bertujuan mengembalikan integritas wilayah mereka. 

c. Pada tahun 1622, pasukannya berhasil merebut Kepulauan Hurmuz dan mengubah 

pelabuhan Gumrun menjadi Bandar Abbas. 

Keberhasilan ini tidak hanya mengembalikan integritas wilayah negara yang luas tetapi 

juga menjadikan Dinasti Safawi sebagai kekuatan yang disegani dalam percaturan politik 

internasional. Penguasaan kembali kota-kota ini tidak hanya penting secara politik, tetapi juga 

untuk mengamankan perbatasan negara dan jalur-jalur perdagangan vital yang melewati 

wilayah tersebut, yang pada akhirnya mendukung kemajuan ekonomi kerajaan. 

Secara keseluruhan, ekspansi yang dilakukan oleh Syah Abbas I dan keberhasilannya 

merebut kembali Tabriz, Irwan, dan Baghdad adalah puncak dari strategi politik dan militernya. 

Dimulai dari konsolidasi internal yang sabar, ia berhasil membangun kekuatan yang mampu 

membalikkan keadaan dan mengembalikan Dinasti Safawi ke puncak kejayaannya sebagai 

sebuah imperium yang kuat dan disegani. 

3. Kemajuan Ekonomi 

Penting untuk dipahami bahwa kemajuan sektor pertanian tidak berdiri sendiri. Ia 

merupakan bagian dari kemajuan ekonomi yang lebih luas yang didorong oleh stabilitas 

politik yang berhasil diciptakan oleh Syah Abbas I. Setelah ia berhasil mengatasi berbagai 

kemelut di dalam negeri, memperkuat militer, dan mengamankan jalur perdagangan terutama 

dengan menguasai Kepulauan Hurmuz tahun 162 M dan membangun pelabuhan Bandar Abbas 

sebagai jalur perdagangan laut antara Timur dan Barat, yang secara signifikan meningkatkan 

volume perdagangan dan pendapatan negara terciptalah kondisi yang kondusif bagi 

perkembangan semua sektor ekonomi, termasuk pertanian. 

Sektor pertanian juga mengalami kemajuan pesat, khususnya di daerah Bulan Sabit Subur 

(Fertile Crescent) yaitu sebuah wilayah yang sangat subur dan strategis. Peningkatan produksi 

pertanian tidak hanya memenuhi kebutuhan dalam negeri tetapi juga mendukung surplus untuk 

perdagangan. Wilayah ini, yang secara historis merupakan salah satu lumbung pangan dunia, 

memiliki tanah yang sangat subur. Fokus pada pengembangan pertanian di area ini 

menunjukkan adanya kebijakan yang terarah untuk memaksimalkan potensi agraris kerajaan. 

Ibu kota Isfahan menjadi pusat politik dan ekonomi yang sangat penting bagi Negara, 

tidak hanya untuk tujuan politik tetapi juga ekonomi. Kota ini berkembang menjadi salah satu 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 294 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

kota terindah di dunia pada zamannya, dengan fasilitas yang mendukung kegiatan ekonomi dan 

sosial. 

Ia berhasil menciptakan stabilitas politik yang diperlukan, kemudian memanfaatkannya 

untuk menguasai jalur-jalur perdagangan strategis, membangun infrastruktur penting seperti 

Bandar Abbas, dan mendorong kemajuan di sektor pertanian serta industri. Semua pencapaian 

ini menjadikan Dinasti Safawi sebagai kekuatan ekonomi yang makmur dan disegani, 

melengkapi kejayaannya di bidang politik dan militer.  

Hasil surplus dari sektor pertanian menjadi komoditas penting yang diperdagangkan, baik 

secara domestik maupun internasional. Dengan dikuasainya jalur perdagangan laut melalui 

Bandar Abbas, hasil-hasil pertanian dari wilayah subur seperti Fertile Crescent memiliki akses 

yang lebih mudah ke pasar-pasar di Timur dan Barat. Ini menciptakan siklus ekonomi yang 

saling menguntungkan: pertanian menyediakan produk, sementara perdagangan membuka 

pasar dan mendatangkan keuntungan. 

Secara keseluruhan, kemajuan sektor pertanian di daerah Bulan Sabit Subur memainkan 

peran vital dalam struktur ekonomi Dinasti Safawi pada masa kejayaannya. Ini menunjukkan 

bahwa Syah Abbas I tidak hanya berfokus pada perdagangan dan industri, tetapi juga 

menerapkan kebijakan ekonomi yang seimbang dengan memberikan perhatian pada sektor 

agraris. Keberhasilan ini, yang didukung oleh stabilitas politik dan keamanan, membantu 

menciptakan kemakmuran yang meluas dan memperkokoh posisi Dinasti Safawi sebagai salah 

satu kekuatan ekonomi besar pada masanya. 

4. Kemajuan dalam Bidang Pendidikan, Seni, dan Arsitektur 

Masa kekuasaan Abbas I juga merupakan puncak kemajuan di bidang ilmu pengetahuan, 

pendidikan, dan seni. Bangsa Persia, yang dikenal memiliki peradaban tinggi, melanjutkan 

tradisi keilmuannya pada masa ini. Pembangunan infrastruktur pendidikan dan keagamaan 

secara masif ini merupakan salah satu bukti paling konkret dari kemajuan peradaban Islam di 

Persia pada masa pemerintahan Syah Abbas I (1587-1629 M).  

Pada sektor pendidikan di bawah pemerintahannya, dibangun 162 masjid dan 48 pusat 

pendidikan (perguruan tinggi atau sekolah). Ini merupakan manifestasi fisik dari pencapaian 

tersebut. Hal ini menunjukkan komitmen kuat dari penguasa untuk tidak hanya membangun 

kekuatan militer dan ekonomi, tetapi juga memajukan kehidupan intelektual dan spiritual 

masyarakatnya. Pembangunan ini tidak hanya terpusat di ibu kota Isfahan, yang pada masanya 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 295 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

menjadi salah satu kota terindah di dunia, tetapi juga menyebar ke daerah pedalaman. Hal ini 

mengindikasikan bahwa kebijakan pendidikan Syah Abbas I bersifat inklusif dan bertujuan 

untuk memperluas akses pengetahuan ke seluruh penjuru kerajaan, tidak hanya untuk kaum elit 

di pusat kekuasaan. 

Dukungan kerajaan dan elite dalam pmbangunan ini adalah bagian dari kebijakan yang 

lebih besar di mana kerajaan secara aktif mendukung pengembangan ilmu pengetahuan. Selain 

masjid dan perguruan tinggi, fasilitas lain seperti perpustakaan juga dibangun, misalnya di kota 

Qum yang koleksinya mencapai sekitar satu juta buku. Pembangunan sekolah dan lembaga 

pendidikan tidak hanya diinisiasi oleh Syah sendiri, tetapi juga oleh para kerabat kerajaan dan 

bangsawan, termasuk para perempuan. Ini menunjukkan adanya budaya filantropi pendidikan 

di kalangan elit Safawi. 

Penting untuk dipahami bahwa pada masa itu, masjid tidak hanya berfungsi sebagai 

tempat ibadah. Masjid juga merupakan pusat kegiatan pendidikan dan keagamaan yang vital. 

Pembangunan 162 masjid secara tidak langsung juga berarti menciptakan 162 pusat 

pembelajaran Islam di berbagai wilayah. Demikian pula, 48 pusat pendidikan atau perguruan 

tinggi menjadi wadah bagi para ilmuwan terkemuka untuk mengajar dan mengembangkan 

ilmunya. 

Keberadaan infrastruktur ini menjadi magnet bagi para ilmuwan, seperti: 

• Baha al-Din al-Syaerazi (al-Syirazi) 

Ia diidentifikasi sebagai seorang filsuf dan generalis ilmu pengetahuan. Sebutan 

"generalis" menunjukkan bahwa ia memiliki penguasaan ilmu yang luas dan 

multidisipliner, tidak terbatas pada satu bidang saja. Kehadirannya di majelis istana 

menandakan statusnya sebagai seorang intelektual yang sangat dihormati oleh pihak 

kerajaan. 

• Sadr al-Din al-Syirazi (Mulla Sadra) 

Ia juga diidentifikasi sebagai seorang filsuf terkemuka pada masanya. Kontribusi 

intelektualnya sangat signifikan, yang tercermin dari karya-karyanya yang beragam. Ia 

menghasilkan 12 karya intelektual yang mencakup berbagai bidang, antara lain: 

• Komentar atau tafsir terhadap Al-Qur'an, yang disertai uraian tentang tradisi dan 

kisah-kisah. 

• Tulisan-tulisan polemik dalam bidang teologi dan metafisika. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 296 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

• Catatan perjalanan yang ia lakukan menjadi karya – karya nya. 

Keluasan karyanya menunjukkan kedalaman pemikiran dan produktivitasnya 

sebagai seorang ilmuwan besar pada era Safawi. Kehadiran ilmuwan seperti Baha al-Din 

al-Syaerazi dan Mulla Sadra sangat penting dalam konteks yang lebih luas, sebagai 

penanda keunggulan iIntelektual. Kemunculan mereka menegaskan bahwa Kerajaan 

Safawi tidak hanya unggul dalam bidang militer dan arsitektur, tetapi juga dalam 

pemikiran dan filsafat. Kerajaan Safawi lebih berhasil dalam mengembangkan ilmu 

pengetahuan jika dibandingkan dengan Kerajaan Usmani dan Mughal pada masa yang 

sama. 

Para ilmuwan ini adalah pewaris dan sekaligus pengembang tradisi keilmuan Persia 

yang kaya. Mereka melanjutkan estafet intelektual dari para sarjana Persia di masa-masa 

sebelumnya yang telah memberikan kontribusi besar bagi peradaban Islam. Secara 

keseluruhan, kemunculan ilmuwan masyhur seperti Baha al-Din al-Syaerazi dan Mulla 

Sadra adalah puncak dari sebuah sistem pendidikan dan keilmuan yang maju pada masa 

Dinasti Safawi. Mereka adalah produk dari sebuah peradaban yang menghargai 

pengetahuan, didukung oleh patronase kerajaan, dan difasilitasi oleh infrastruktur 

pendidikan yang memadai. Karya dan pemikiran mereka menjadi warisan intelektual 

yang abadi dari masa kejayaan Safawi 

Para ilmuwan ini sering hadir di majelis istana untuk berdiskusi, menunjukkan 

adanya sinergi antara kekuasaan politik dan dunia intelektual yang difasilitasi oleh 

infrastruktur pendidikan yang dibangun oleh Syah Abbas I. Pembangunan 162 masjid dan 

48 perguruan tinggi oleh Syah Abbas I merupakan salah satu faktor kunci yang 

mendukung penilaian tersebut, karena menunjukkan investasi yang luar biasa dalam 

modal sumber daya manusia dan intelektual. 

Secara ringkas, pembangunan 162 masjid dan 48 pusat pendidikan/perguruan tinggi 

pada masa Syah Abbas I adalah pilar utama dari kemajuan bidang pendidikan dan ilmu 

pengetahuan di Dinasti Safawi. Ini bukan sekadar proyek pembangunan fisik, melainkan 

sebuah strategi kebudayaan yang terencana untuk memperkuat tradisi keilmuan, 

menyebarkan pengetahuan ke seluruh negeri, dan menjadikan Persia sebagai pusat 

peradaban Islam yang disegani. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 297 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

Kemajuan pesat dalam bidang kesenian pun terlihat jelas pada bangunan-bangunan 

megah, seperti Masjid Syah (dibangun 1611 M) dan Masjid Syaikh Lutfullah (dibangun 

1603 M). Selain itu, kemajuan pesat juga terjadi di bidang seni dan kerajinan. Kerajinan 

tangan seperti keramik, karpet, permadani, pakaian, tenunan dan tembikar juga 

berkembang. Seni lukis miniatur mencapai puncaknya pada masa ini, dengan karya-karya 

yang menggambarkan naskah sastra klasik. Salah satu kaligrafer yang menjadi pujaan 

Syah Abbas adalah Ali Riza. 

Ali Riza sebagai seorang kaligrafer yang sangat terkemuka pada masa itu. Beberapa 

poin penting mengenai perannya adalah: 

1. Mendapat Penghargaan Tinggi dari Penguasa 

Ali Riza bukanlah sekadar seniman biasa, ia adalah kaligrafer yang menjadi 

pujaan Syah Abbas I. Pengakuan dan kekaguman dari penguasa tertinggi seperti 

Syah Abbas menunjukkan betapa tinggi status dan kualitas karya Ali Riza pada 

masanya. 

2. Simbol Kemajuan Seni Kaligrafi 

Kemajuan dalam bidang seni kaligrafi pada masa Safawi tampak nyata 

melalui kehadiran seniman-seniman besar seperti Ali Riza. Keberadaannya menjadi 

bukti bahwa seni menulis indah ini tidak hanya berkembang, tetapi juga mencapai 

tingkat keunggulan yang diakui oleh istana. 

Kemajuan seni kaligrafi dan popularitas Ali Riza tidak terjadi dalam ruang 

hampa. Hal ini merupakan bagian dari ekosistem seni dan budaya yang sangat subur 

yang diciptakan dan didukung penuh oleh para penguasa Safawi. Perkembangan 

kaligrafi adalah bagian dari kemajuan yang sangat pesat di dalam bidang kesenian 

secara keseluruhan pada masa Syah Abbas I. Kemajuan ini terlihat secara 

komprehensif, mulai dari arsitektur megah seperti Masjid Syah dan Masjid Syaikh 

Lutfullah, hingga seni lukis miniatur dan kerajinan tangan yang mendetail. 

Seni kaligrafi memiliki peran yang sangat fungsional dan estetis dalam seni 

Safawi. Sangat mungkin karya-karya kaligrafi seperti yang dibuat oleh Ali Riza 

digunakan untuk menghiasi bangunan-bangunan monumental yang didirikan pada 

masa itu. Tulisan-tulisan indah ini akan menjadi elemen dekoratif penting pada 

masjid, istana, dan bahkan pada benda-benda seni lainnya seperti keramik dan 

tenunan. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 298 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

Faktor kunci di balik kemajuan semua cabang seni, termasuk kaligrafi, adalah 

adanya dukungan dan perlindungan dari sultan dan pihak istana. Para seniman, 

termasuk kaligrafer, senantiasa diperhatikan kesejahteraannya. Mereka diberikan 

imbalan yang memadai atau bahkan diundang untuk tinggal di istana, seperti yang 

dilakukan oleh Syah Ismail dan Syah Tahmasp terhadap para seniman jenius Persia. 

Lingkungan yang suportif inilah yang memungkinkan seorang maestro seperti Ali 

Riza untuk berkembang dan menghasilkan karya-karya terbaiknya. 

Secara keseluruhan, kemunculan sosok kaligrafer agung seperti Ali Riza yang 

menjadi pujaan Syah Abbas I merupakan cerminan dari betapa tingginya 

penghargaan Dinasti Safawi terhadap seni kaligrafi. Dalam konteks yang lebih luas, 

kemajuan ini adalah bagian tak terpisahkan dari sebuah periode keemasan budaya, 

di mana berbagai cabang seni saling menginspirasi dan berkembang pesat di bawah 

naungan dan dukungan penuh dari istana, yang secara kolektif membentuk warisan 

seni dan budaya Persia yang kaya dan abadi 

Produk-produk ini tidak hanya memenuhi pasar domestik tetapi juga menjadi 

komoditas ekspor yang berharga, yang semakin memperkaya kas negara. Secara 

keseluruhan, sumber-sumber ini menjelaskan bahwa kemajuan seni dapat 

mempengaruhi ekonomi pada masa Syah Abbas I adalah hasil dari kebijakan yang 

visioner.  

B. Keruntuhan Dinasti Safawiyah 

Faktor-faktor kemunduran dan keruntuhan Dinasti Safawiyah di Persia (1501-1722 M) 

merupakan akumulasi dari kelemahan internal yang mendalam pasca masa kejayaan Syah 

Abbas I, serta konflik eksternal yang berkepanjangan. Syah Abbas I (1587-1629 M) wafat, yang 

mana kemunduran perlahan mulai terjadi. Berikut adalah pembahasan mengenai faktor 

kemunduran dan keruntuhan Dinasti Safawiyah: 

1) Kelemahan Kepemimpinan dan Dedikasi Moral Raja 

Kemunduran utama Dinasti Safawiyah terjadi pasca pemerintahan Abbas I. Para 

penerusnya dinilai lemah dalam memimpin, kepemimpinan lemah pasca Syah Abbas I (1587-

1629 M) merupakan titik balik yang menandai dimulainya kemunduran Dinasti Safawiyah. 

Setelah Abbas I wafat, kejayaan yang telah dicapai tidak mampu dipertahankan oleh para 

penerusnya. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 299 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

Para pemimpin setelah Abbas I sangat menggemari minum-minuman keras (mabuk-

mabukan). Mereka juga dikenal sebagai pecandu narkotik. Misalnya, Khalifah Abbas II 

digambarkan sebagai orang yang suka mabuk-mabukan (sering minum-minuman keras) yang 

menyebabkan ia jatuh sakit hingga meninggal. Para pemimpin setelah Syah Abbas I 

mengalami dekadensi moral. Dalam konteks kemunduran ini, Shafi Mirza yang kemudian 

berkuasa dengan gelar Shah Sulaiman atau kadang disebut Sultan Safi II merupakan salah satu 

penguasa yang paling disorot karena sifat kepemimpinannya yang lemah dan kejam. 

Shafi Mirza adalah cucu dari Syah Abbas I. Ia mengambil alih pemerintahan sepeninggal 

Shah Abbas II (1642-1666 M). Masa pemerintahannya berlangsung dari tahun 1666 hingga 

1694 M. Keruntuhan dinasti ini terjadi secara berangsur-angsur pada masa Shafi Mirza. Shah 

Sulaiman (Shafi Mirza) mewakili pola dekadensi moral dan kelemahan yang melanda para 

pemimpin Safawiyah setelah masa keemasan. 

Shafi Mirza dikenal sebagai sultan yang lemah dan sangat kejam terhadap para pembesar-

pembesar daulah. Ia dinilai sebagai pemimpin yang lemah, yang menyebabkan dinasti dilanda 

kemunduran. Shah Sulaiman adalah seorang pemabuk, bahkan digambarkan sebagai pecandu 

berat narkotik. Para pemimpin setelah Abbas I memang sangat menggemari minum-minuman 

keras dan pecandu narkotik. Sifatnya yang kejam ditunjukkan melalui tindakannya. Ia 

memerintah bawahannya untuk membunuh orang-orang yang dicurigainya. Sifat 

pencemburunya yang tidak baik turut mengakibatkan kemunduran. Kelemahan Sulaiman 

diperparah oleh kelalaiannya dalam menjalankan tugas negara, yang secara langsung 

mempercepat proses kehancuran kerajaan. Safi Mirza sangat menyenangi kehidupan malam 

beserta harem-haremnya selama tujuh tahun. Selama periode tersebut, ia tidak sekali pun 

menyempatkan diri menangani pemerintahan. Sikap ini merupakan bentuk demoralisasi 

raja dan masa bodoh terhadap kepentingan-kepentingan umum masyarakat. 

Karena Shah Sulaiman tidak berhenti menindas dan memeras, dan karena kekejamannya, 

rakyat akhirnya bersikap masa bodoh terhadap pemerintah saat itu. Akibat dari kepemimpinan 

yang lemah dan dekaden, Shah Sulaiman tidak mampu mempertahankan capaian Syah Abbas 

I. 

• Di masa pemerintahannya, kota Kandahar berhasil dikuasai oleh dinasti Mongol. 

• Sementara itu, Baghdad berhasil direbut kembali oleh Turki Usmani. 

• Ketidakmampuannya ini menyebabkan satu per satu wilayah kekuasaan Daulah 

Safawiyah lepas ke penguasaan daulah lain 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 300 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

Setelah Safi Mirza (Syah Sulaiman), kepeimpinan di lanjutkan oleh pemerintahan Shah 

Husain (1694-1722 M). Shah Husain merupakan fase kritis yang mempercepat keruntuhan 

Dinasti Safawiyah, melanjutkan tren kepemimpinan lemah dan dekadensi moral yang muncul 

setelah wafatnya Syah Abbas I (1587-1629 M). Syah Husain (1694-1722 M) juga mengalami 

kemunduran dan berada di bawah pengaruh agamawan Syi'ah, sehingga ia mendapat gelar 

"Mullah Husain". Hal ini dikarenakan sistem suksesi yang tidak konsisten. Dinasti Safawiyah 

memiliki masalah dengan sistem pergantian syah yang tidak konsisten. Banyak syah 

membinasakan keluarganya, termasuk anaknya sendiri, karena dianggap membahayakan 

kelestarian tahtanya. Keturunan kerajaan seringkali hanya mengandalkan haknya sebagai 

pewaris tanpa pelatihan militer atau pengalaman memimpin di luar istana, yang mengakibatkan 

para syah kurang memiliki bakat dan kecakapan untuk memimpin negara. 

Oportunisme tokoh pemerintahan dari golongan qizilbash, gulam, harem, dan ulama, 

mengambil kesempatan untuk menentukan roda pemerintahan di bawah syah-syah yang lemah. 

Mereka memanfaatkan wewenang secara sewenang-wenang, menimbulkan permusuhan 

antargolongan dan melemahkan kerajaan. 

2) Kelemahan Militer dan Konflik Internal 

Melemahnya kekuatan militer adalah salah satu faktor krusial dalam kemunduran Dinasti 

Safawiyah setelah wafatnya Syah Abbas I. Meskipun Syah Abbas I telah melakukan reformasi 

militer besar-besaran, reformasi ini terbukti tidak berkelanjutan di bawah para penerusnya. 

Meskipun Syah Abbas I telah berusaha menghilangkan dominasi qizilbash dengan membentuk 

pasukan baru dari tawanan (Ghulam), kelemahan militer muncul setelah pemerintahannya 

berakhir, hal ini disebabkan karena menurunnya loyalitas pasukan. Loyalitas Qizilbash mulai 

bergeser pada suku masing-masing.  Pasukan ghulam (budak-budak) yang dibentuk dan di bina 

oleh Abbas I pada awalnya berhasil menopang kerajaan dengan monoloyalitasnya yang 

tinggi terhadap Safawiyah. Kehadiran mereka berhasil menjaga keamanan 

kerajaan dan menumpas pemberontakan yang mengancam keutuhan Kerajaan Shafawi. 

Pasukan Gulam menjadi sumber kelemahan militer karena mereka tidak memiliki 

semangat perang yang tinggi seperti pasukan Qizilbash terdahulu. Ini disebabkan karena 

mereka tidak dipersiapkan secara terlatih dan tidak memiliki ketahanan mental serta bekal 

rohani. Akibatnya, kemerosotan aspek kemiliteran ini memiliki pengaruh yang sangat 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 301 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

besar terhadap lenyapnya ketahanan dan pertahanan Dinasti Safawi Setelah Abbas I meninggal, 

loyalitas Ghulam juga menurun dan bergeser kepada asal-usul bangsa mereka (Georgia). 

Penurunan loyalitas ini berlanjut hingga masa Syah Husain, di mana beberapa pemimpin 

Georgian (seperti George XI dan Kay Khusraw) menjadi sangat menentukan politik di ibukota 

Isfahan. Penurunan militansi Qizilbash pun menjadi salah satu faktor penurunan yang terjadi 

pada militer. Anggota Qizilbash yang baru direkrut juga tidak memiliki militansi dan semangat 

yang sama dengan anggota Qizilbash sebelumnya. Loyalitas Qizilbash secara umum juga 

telah bergeser pada suku masing-masing setelah Syah Ismail meninggal. Kombinasi antara 

hilangnya semangat juang Ghulam dan penurunan loyalitas serta militansi Qizilbash berarti 

bahwa pendukung kerajaan menurun loyalitasnya. Ketika Dinasti Safawiyah 

menghadapi ancaman eksternal yang kuat (seperti bangsa Afghan), kerajaan tidak dapat 

diperintahkan lagi, karena ditinggalkan oleh para pendukungnya.  

Konflik internal keluarga istana juga sering terjadi. Konflik intern dalam bentuk 

perebutan kekuasaan di kalangan keluarga istana turut mempercepat kehancuran dinasti. Hal 

ini merupakan salah satu dari pilar-pilar agung penopang kemajuan Kerajaan Safawiyah yang 

retak dan patah. 

Retak dan patahnya pilar-pilar agung penopang kemajuan Kerajaan Safawiyah bermula 

dari masalah kepemimpinan dan stabilitas internal ini. Ketika para raja mumpuni meninggal, 

salah satu pilar yang retak adalah timbulnya perebutan kekuasaan. Pemicu utama konflik 

internal keluarga adalah kegagalan dalam mengatur transisi kekuasaan secara damai. Dinasti 

Safawiyah mengalami kemunduran yang dipercepat oleh adanya sistem pergantian syah yang 

tidak konsisten. 

Dampak kelemahan Raja Ismail I yang memicu persaingan faksi. Merupakan bibit konflik 

internal dalam bentuk perebutan kekuasaan yang muncul jauh lebih awal. Setelah Ismail I 

mengalami kekalahan dari Turki Usmani, kehidupannya berubah, dan ia menjadi suka berfoya-

foya. Keadaan ini menimbulkan dampak negatif bagi dinasti Safawiyah, yaitu timbulnya 

perebutan kekuasaan di antara pemimpin-pemimpin suku Turki dan juga pejabat-pejabat Persia 

dan qizilbash. 

3) Konflik Mazhab dan Otoritas Agamawan 

Kebijakan yang diterapkan oleh para pemimpin terakhir sangat dipengaruhi oleh ulama 

Syi'ah, yang berdampak buruk pada persatuan internal. Syah Sulaiman dan Syah Husain 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 302 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

memberikan kewenangan yang besar kepada para ulama Syi'ah. Shah Husain secara khusus 

memberikan kekuasaan yang besar kepada para ulama Syi'ah. 

Ulama Syi'ah diberi keleluasaan dalam menerapkan ajaran Syi'ah di Persia. Mereka 

seringkali memaksakan pendapatnya terhadap penganut aliran Sunni. Dominasi Syi'ah 

diperkuat dengan penindasan keras terhadap penganut Sunni dan Sufi. Contohnya, Muhammad 

Baqir al-Majlisi (w. 1699 M) menindas Sunni dan Sufi serta mengusir mereka dari Isfahan. 

Pemaksaan madzhab Syi'ah secara paksa ini menimbulkan ketidaksepakatan dan 

konflik (konfrontasi fisik atau oposisi) di masyarakat. Hal ini menyebabkan disintegrasi di 

wilayah kekuasaan, khususnya di wilayah mayoritas Sunni seperti Qandahar. 

4) Ancaman Eksternal dan Keruntuhan Akhir 

Dinasti Safawiyah mengalami kemunduran akibat konflik eksternal yang 

berkepanjangan, terutama dengan tetangga Sunni yang kuat. Konflik berkepanjangan dengan 

Turki Utsmani merupakan penyebab yang turut memicu kemunduran. Utsmani memandang 

Safawiyah yang beraliran Syi’ah sebagai ancaman langsung terhadap wilayah kekuasaannya. 

Konflik ini berlangsung lama dan tidak ada lagi perdamaian setelah Abbas I melanjutkan 

konflik yang sempat berhenti sejenak. 

Selain itu pemberontakan dan serangan bangsa Afghan, yang mayoritas bermazhab 

Sunni, adalah penyebab langsung kehancuran. Penduduk Kandahar (Qandahar), yang fanatik 

dengan mazhab Sunni, merasa tertekan oleh pemerintahan Syi'ah yang otoriter. Pada tahun 

1709 M, bangsa Afghan di bawah pimpinan Mir Vays melakukan pemberontakan dan berhasil 

merebut Qandahar. Mir Mahmud (pengganti Mir Vays) berhasil mempersatukan pasukan 

Afghan dan pada tahun 1721 M, ia berhasil merebut Kirman dan mengepung Isfahan dengan 

ketat. 

Pengepungan Isfahan menyebabkan penderitaan hebat, kelaparan, dan penyakit. 

Akhirnya, pada tanggal 12 Oktober 1722 M, Syah Husain terpaksa menyerah dan menyerahkan 

mahkota kerajaan kepada Mir Mahmud, pemimpin Afghan menandai akhir kekuasaan 

Safawiyah (1736 M). Meskipun Tahmasap II (putra Syah Husain) sempat berusaha merebut 

kembali kekuasaan dengan bantuan Nadir Khan dari suku Afshar, Nadir Khan kemudian 

melengserkan Tahmasap II (Agustus 1732 M) dan menggantinya dengan Abbas III yang masih 

kecil. Empat tahun kemudian, pada 8 Maret 1736 M, Nadir Khan mengangkat dirinya sebagai 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 303 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

raja pengganti Abbas III, yang secara definitif mengakhiri kekuasaan Dinasti Safawiyah di 

Persia 

Pada akhirnya, penyebab langsung kehancuran Kerajaan Safawiyah adalah penyerbuan 

bangsa Afghan terhadap ibukota Isfahan pada tahun 1722 M, yang tidak dapat dibendung 

karena militer Safawiyah telah kehilangan kekuatan intinya. 

KESIMPULAN DAN SARAN  

Singkatnya, masa kekuasaan Syah Abbas I (1587-1629 M) merupakan periode 

transformasi besar bagi Dinasti Safawi. Ia mewarisi sebuah kerajaan yang lemah dan terancam, 

namun melalui reformasi politik, militer, dan ekonomi yang visioner, pendidikan hingga 

kesenian, ia berhasil membawa Safawi ke puncak kejayaannya. 

Sayangnya, kemajuan gemilang ini tidak dapat dipertahankan oleh para penerusnya yang 

lemah, sehingga setelah wafatnya Syah Abbas I, Dinasti Safawi secara berangsur-angsur 

mengalami kemunduran. Mulai dari demoralisasi para pemimpin nya, kemunduran loyalitas 

militernya, pemaksaan aliran syi’ah terhadap mazhab sunni, dan puncaknya karena konflik 

berkepanjangan dengan Dinasti Utsmani yang menyebabkan kehilangan daerah – daerah 

penting bagi Safawi, seperti Isfahan hingga puncaknya Baghdad yang sekaligus menandai 

runtuhnya Dinasti Safawiyah. 

DAFTAR PUSTAKA 

Aminah, Siti. (2016). KEMUNDURAN DAN KERUNTUHAN DINASTI SHAFAWI PADA 

ABAD XVII SAMPAI ABAD XVIII M. Skripsi (S. Hum), Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga Yogyakarta. 

Basri, Muhammad, Eka Jelita Lubis, Karima, & Rida Khairani. (2023). "Kemunduran dan 

Kehancuran Kerajaan Safawiyah di Persia." Afkaruna: International Journal of Islamic 

Studies (AIJIS), Vol. 1, No. 1, September 2023. 

Fahma, Afdila. (2024). "Menelusuri Jejak Kejayaan dan Keruntuhan Peradaban Islam Dinasti 

Safawi." Kuliah Al Islam, 8 Juni 2024. 

Rahmat, Ilham, Haidar Putra Daulay, & Solihah Titin Sumanti. (2025). "Kebudayaan dan 

kemunduran Islam pada masa Kerajaan Safawi di Persia." Indonesian Research Journal 

on Education, Vol. 5, No. 1. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 304 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

KAFFAH HISTORY (Channel). (T.T.). *Dinasti Safawiyah - Dinasti Syi'ah Yang Berkuasa Di 

Persia ~ SUBTITLE INDONESIA ~*. Video YouTube. 

https://youtu.be/ErwE5REHPWc?list=TLGG-tbH_NlFs1UxMzEwMjAyNQ. 

 

 

 

 

 

 

https://youtu.be/ErwE5REHPWc?list=TLGG-tbH_NlFs1UxMzEwMjAyNQ

