
Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 413 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

PARADIGMA DISTINGTIF MAQASHID AL SYARI’AH DAN MAQASHID AL 

QUR’AN 

 

Muhammad Zidni Ilman1 

1Universitas Perguruan Tinggi Ilmu Al Qur'an (PTIQ) Jakarta 

Email: dosen01181@unpam.ac.id         

    

Abstrak: Maqashid Syariah dan Maqashid Al Qur’an, keduanya merupakan dua hal yang 

fundamental dalam pelaksanaan hukum atau pemahaman terhadap dalil, keduanya tentu 

memiliki urgensi yang tidak sama, ada paradigma hukum diantara keduanya yang berbeda. 

Maqashid Syariah memiliki tujuan bagaimana penerapan daripada pelegalan sebuah hukum 

atas dasar lima hal, yaitu: menjaga Agama {hifdzu ad din}, menjaga keturunan {hifdzu an 

nasl}, menjaga jiwa {hifdzu an nafs}, menjaga akal {hifdu al aql}, menjaga harta {hifzu al 

mal}, sementara Maqashid Al Qur’an adalah tujuan daripada turunnya Al Qur’an yang 

diturunkan melalui mekanisme pewahyuan menyampaikan persoalan hukum, sikap atau 

terkadang respon daripada kondisi yang terjadi atau pertanyaan – pertanyaan yang terjadi di 

tengah masyarakat. Tujuan daripada penelitian ini tentu ingin memberikan pemahaman urgensi 

daripada penetapan hukum yang bersumber baik dari Al Qur’an maupun dari Hadits Nabi, juga 

memberikan pemahaman tentang Maqashid Syariah dan Maqashid Al Qur’an. 

Kata Kunci: Maqashid Syariah, Maqashid Al Qur’an, Paradigma Hukum Islam. 

Abstract: Maqashid Syariah and Maqashid Al Qur'an, both are two fundamental things in the 

implementation of law or understanding of the evidence, both of them certainly have different 

urgency, there is a legal paradigm between the two that is different. Maqashid Syariah has the 

goal of how to implement the legalization of a law based on five things, namely: maintaining 

Religion {hifdzu ad din}, maintaining descendants {hifdzu an nasl}, maintaining the soul 

{hifdzu an nafs}, maintaining reason {hifdu al aql}, maintaining property {hifzu al mal}, while 

Maqashid Al Qur'an is the purpose of the revelation of the Qur'an which is revealed through 

the mechanism of revelation conveying legal issues, attitudes or sometimes responses to 

conditions that occur or questions that occur in society. The purpose of this study is certainly 

to provide an understanding of the urgency of establishing laws that are sourced from both the 

Qur'an and the Hadith of the Prophet, also providing an understanding of Maqashid Syariah 

and Maqashid Al Qur'an. 

Keywords: Maqashid Syariah, Maqashid Al Qur'an, Islamic Legal Paradigm. 

 

PENDAHULUAN 

Maqashid syari’ah dan Maqashid Al-Qur’an, keduanya dua hal yang tidak dapat 

dipisahkan,  merupakan konsep yang paling utama dalam kaitannya terhadap hukum islam, 

mailto:dosen01181@unpam.ac.id


Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 414 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

yang tentunya tujuannya adalah memahami inti dan tujuan dari wahyu Allah SWT.  Yang juga 

harus kita ketahui bahwa keduanya merupakan kerangka teori dalam pengambilan sebuah 

hukum dan kebijakan islam yang sesuai dengan perkembangan dan perubahan zaman.  

Salahsatu yang menjadi persoalan serius dari dahulu hingga sekarang adalah tujuan 

daripada hukum itu sendiri (the purpose of law), baik yang tertuang dalam bagian Maqashid 

Syariah atau Maqashid Al Qur’an. Ada anggapan bahwa ketika hukum itu diciptakan maka 

sudah tentu memiliki tujuan, sehingga pada masa – masa berikutnya penerapan hukumnya 

hanya berlaku karena cause and effect matter (penerapannya karena sebab akibat) tanpa perlu 

lagi melihat konteks tujuan awal hukum, padahal hukum itu seharusnya bersifat tetap (certain) 

sekalipun tempat dan waktu terjadinya sebab dan akibat itu berbeda. 

Imam Al Gazali dan Al Syathibi mengatakan bahwa, Maqashid Syari'ah sering dikaitkan 

dengan Ushulul Khamsah, bahkan terkesan melekat dalam fikiran kita bahwa Maqashid 

Syariah adalah Ushulul Khamsah. Memang tidak dapat dipungkiri bahwa apa yang terjadi 

dalam Maqashid Syariah dalam rangka melindungi lima kebutuhan dasar manusia 

(dharuriyyat), yaitu agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Hal ini tidak sama dengan 

Maqashid Al-Qur’an yang lebih fokus pembahasaannya terhadap bagaimana  Al-Qur'an 

mengarahkan kepada umat manusia agar mampu mengamalkan nilai-nilai yang diajarkan 

dalam Al-Qur’an, seperti: kasih sayang, kejujuran, keadilan, kemaslahatan, dan lain 

sebagainya. 

Urgensitas kedua ilmu ini di tengah masyarakat, menggunakan istilah yang hampir sama 

sehingga membawa kepada missintrepretasi Maqashid Syariah dan Maqashid Al Qur’an. Hal 

ini mengakibatkan munculnya kebutuhan untuk membedakan paradigma keduanya. Maqashid 

Syari’ah yang lebih sering dinarasikan sebagai prinsip-prinsip praktis dalam fiqih dan hukum, 

sedangkan Maqashid Al-Qur’an berfokus pada visi yang lebih holistik, mencakup aspek 

spiritual, moral, dan kosmologis yang terkandung dalam wahyu.  

Pada Penelitian ini memiliki tujuan yaitu untuk mengidentifikasi perbedaan mendasar 

antara paradigma Maqashid syari'ah dan Maqashid Al-Qur’an, dilihat dari semua aspek, baik 

dari aspek epistemologi maupun aspek pengaplikasiannya yang praktis. Tentu dengan 

memahami distingtif ini, diharapkan akan tercipta wawasan baru yang lebih integratif dalam 

memahami dan mengimplementasikan nilai-nilai Islam dalam kehidupan kontemporer. 

 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 415 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

METODE PENELITIAN 

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan metode studi kepustakaan atau library 

research. Metode penelitian seperti ini, biasanya yang dilakukan oleh penulis yaitu dengan cara 

membaca dan menganalisis berbagai literatur yang kaitannya dengan tema penelitian yang 

diambil, seperti buku, baik buku atau kitab turats (klasik) atau buku yang kontemporer, juga 

mengambil dari beberapa jurnal, dan dokumen lainnya yang berkaitan dengan topik penelitian 

(Sarnoto, 2023). Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam metode studi pustaka adalah 

teknik simak atau teknik catat, yaitu teknik pengumpulan data dengan cara menggunakan 

buku-buku, literatur, atau bahan pustaka, kemudian dicatat dan dianalisis (Sugiyono, 2012). 

Teknik analisis data yang dapat digunakan dalam metode studi pustaka adalah analisis isi atau 

content analysis, yaitu teknik analisis data yang digunakan untuk mengolah data yang telah 

dikumpulkan dari literatur menjadi seperangkat hasil, baik dalam bentukpenemuan-penemuan 

baru maupun dalam bentuk kebenaran hipotesis (Sarnoto & Sari, 2023). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Definisi Maqashid Syari’ah 

Maqashid merupakan Jamak darikata Maqshad yang artinya adalah tujuan. Secara 

terminologis mengalami perkembangan makna dari makna yang biasa menjadi makna 

yang holistic. Belum ada definisi yang konkret dan komprehensif dimasa ulama – ulama 

klasik, sampai kemudian masuk di zamannya al syathibi tentang Maqashid Syari’ah 

(Ahmad Al Rasuni: 2005). Definisi yang digunakan cenderung makna secara dan sesuai 

dengan bahasa saja dengan menyebutkan padanan – padanan maknanya (Abd. Ar 

Rahman Ibrahim Al Kilani: 2000). Al Bannani memaknainya dengan hikmah hukum, Al 

Asnawi memaknainya dengan tujuan – tujuan hukum, Al Samarqandi menyamakannya 

dengan makna – makna hukum, sementara Al Gazali, Al Amidi, dan Ibnu Hajib 

mendefinisikannya dengan manggapai manfaat dan menolak mafsadat (Umar bin Sholih 

bin Umar: 2003). Berbeda dengan imam syathibi, sebagai tokoh yang dikukuhkan 

sebagai pendiri daripada ilmu Maqashid Asy Syari’ah yang mendefinisikannya dengan 

beban – beban syariat kembali pada penjagaan tujuan – tujuannya pada mahluk.  Imam 

Syathibi membagikan Maqashid itu pada tiga hal: Dharuriyyat (Kepentingan pokok atau 

primer), Hajiyyat (kepentingan sekunder), dan Tahsiniyyat (kebutuhan tersier), dan 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 416 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

masih menurut Al Syathibi bahwa tujuan syari’ dalam penentuan hukum daripada 

persoalan yaitu tidak lain untuk kemaslahatan hidup di dunia maupun akhirat. 

Ibnu Asyur mengatakan bahwa Maqashid Syariah adalah Makna dan hikmah yang 

selalu dilindungi atau dijaga oleh Syari’ dalam setiap penemuan hukumnya dari setiap 

makna. Ini tidak hanya untuk hukum tertentu saja, akantetapi segala cakupannya seperti 

sifat, tujuan umum, dan juga makna syariah. 

Terlepas dari perbedaan definisi Maqashid Syariah diantara ulama, ulama – ulama 

ahli ushul sepakat bahwa tujuan – tujuan daripada syariah harus terealisasi seiring dengan 

diaplikasikannya syariat. Bentuk pengaplikasiannya baik berupa Maqashid Syariah 

Ammah yaitu yang meliputi keseluruhan aspek syariah, ataupun Maqashid Syariah 

Khashshah yaitu dikhususkan dalam bab – bab syariat yang ada, misalkan Maqashid 

Syariah pada persoalan Hukum Keluarga, bidang politik, dan lain sebagainya. Atau bisa 

jadi Maqashid Syari’ah Juz’iyyah yang meliputi kewajiban daripada hukum syara’ 

seperti; wajibnya shalat fardhu, dan haramnya zina. 

Maqashid Syariah seharusnya menempati posisi yang penting dalam kaitannya 

dengan teraplikasinya syariah, mengapa demikian? Sebab ini menjadi ukuran atau 

indicator daripada benar atau tidaknya ketentuan hukum. Artinya bahwa cara memahami 

dan memastikan hukum yang benar tentu harus memahami Maqashid Syariah. Izzuddin 

bin Abdissaam memberikan kaidah bahwa; كل تصرف تقاعد عن تحصيل مقصوده فهو باطل  yang 

artinya bahwa “setiap perbuatan yang berhenti dari upaya mewujudkan tujuannya 

adalah batil”. Begitu pentingnya pemahaman terhadap Maqashid Syariah, sehingga Al 

Suyuthi dengan kerasnya mengatakan bahwa sesungguhnya perbedaan dikalangan ulama 

itu disebabkan karena buruknya pemahaman mereka terhadap Maqashid Syariah atau 

bahkan sama sekali tidak mengerti Maqashid Syariah. (Abu Ishaq Al Syathibi: 2000). 

Maqashid Syariah memang di awal – awal perkembangannya, maka begitu banyak 

dikesampingkan, ketika kemudian berbicara soal hukum islam atau tentang fiqih, maka 

selalu dikaitkan dengan ushul fiqh atau Qawaid Fiqhiyyah, yang tentunya kalau kita liat 

bahwa dua metodologi ini kan kaitannya lebih kepada teks saja, sementara Maqashid 

Syariah ini lebih memahaminya kepada maksud atau makna dibalik teks. Seharusnya 

memang ketiga disiplin ilmu baik Ushul Fiqh, Qawaid Fiqhiyyah, Maqashid Syariah 

dapat berjalan bersama, sebab masing  - masing tentu memiliki fokus yang berbeda. 

Misalkan Ushul Fiqh adalah metodologi untuk menghantarkan kepada Fiqih,  Qawaid 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 417 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

Fiqhiyyah menjadi pondasi dasar bangunan Fiqih yang ada, dan Maqashid Syariah tentu 

juga memiliki sumbangsih yaitu memberikan nilai – nilai dan spirit pada fiqih itu sendiri 

yang diletakkan dalam domain filsafat yang dianggap tidak bersentuhan langsung dengan 

istimbath hukum islam. 

2. Maqashid Al Qur’an 

Maqashid merupakan Jamak darikata Maqshad yang artinya adalah tujuan, 

sehingga Maqashid Al Qur’an adalah Tujuan – tujuan daripada Al Qur’an itu diturunkan, 

atau dapat diartikan dengan esensi – esensi yang mendasari Ayat – ayat Al Qur’an. Ada 

beberapa lafadz yang sama  dengan lafadz Maqshad yang sering digunakan di kalangan 

ahli fikih dan uṣūl adalah: sasaran (al-ahdaf), tujuan (al-ghayat), target (al-aghraḍ), 

hikmah (al-ḥikam), makna (al-ma`ani), dan rahasia (al-asrar). Penggunaan lafadz “al-

maqashid” sebenarnya telah ada sejak masa ulama besar klasik seperti al-Juwaini, al-

Ghazali, dan `Izzudin ibn `Abdussalam hingga disempurnakan oleh al-Syatibi di 

masanya. 

Metode yang digunakan dalam mengungkap tabir daripada Maqashid Al Qur’an 

diturunkan adalah dengan Istiqra’ atau induksi, yaitu dengan membuat penilaian umum 

berdasarkan mayoritas atau penilaian kesimpulan berdasarkan keadaan khusus untuk 

diperlakukan secara umum. 

Ulama berbeda pendapat didalam merumuskan Maqashid Al Qur’an. 

Imam Ghazali: 

Bahwa didalam Al Qur’an, maka Ayat – ayat Al Qur’an terkonsentrasi pada 6 hal, 

yaitu 3 hal yang pertama bersifat pokok yang menjadi landasan utama, dan 3 hal yang 

berikutnya hanya bersifat pelengkap saja. Diantaranya adalah: 

a. Mengenal tentang Allah 

b. Mengenal jalan yang harus kita lalui dalam menuju mengenal Allah 

c. Mengenal berbagai macam syarat untuk sampai kepada Allah. 

Kemudian tiga hal yang berikutnya yang merupakan pelengkap bagi yang pokok 

adalah: 

a. Mengetahui kondisi orang – orang yang taat atas perintah Allah dan menerima 

ajakan daripada utusan Allah, tujuannya adalah agar mendapatkan dorongan 

untuk mengikuti apa yang dilakukan mereka. Juga bagi kondisi orang – orang 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 418 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

yang membangkang atas perintah Allah, dan menolak ajakan para utusan 

Allah, tentunya tujuannya adalah pelajaran bagi ummat belakangan. 

b. Cerita orang – orang yang telah mengingkari kebenaran, memperlihatkan 

bagaimana bobroknya mereka, bodohnya mereka karena telah menentang 

kebenaran. 

c. Mengetahui bagaimana kondisi rumah abadi (surga), set mnyiapkan 

perbekalan menuju kesana. 

Dalam hal merumuskan Maqashid Al Qur’an, Izuddin bin Abdissalam memberikan 

pendapatnya bahwa, hal yang paling mendominasi dari tujuan Al Qur’an adalah perintah 

untuk mendapatkan maslahat juga memperoleh perantara – perantara untuk sampai 

kepada maslahat. Juga larangan untuk mencari mafsadat serta perantara untuk menuju 

kepada larangan tersebut. 

Imam Az Zarkasyi didalam kitabnya mengatakan bahwa, ilmu – ilmu Al Qur’an 

tidak lepas dari tiga hal yang pokok; Tauhid, Tadzkir dan hukum – hukum. Tauhid 

meliputi; hal – hal yang kaitannya dengan mengenali sang khalik dan juga mahluk – 

mahluknya, mengenali sang Khaliq dengan mengetahui sifat dan tindakan – tindakannya. 

Adapun dari Tadzkir, yang meliputi tentang pengingat akan janji dan ancaman dari sang 

Khaliq, dan juga tentang Surga dan Neraka. Dan hukum – hukum meliputi; berbicara 

tentang perintah, larangan, kewajiban yang dibebankan berupa hal – hal yang 

menguntugkan (manfaat), juga hal – hal yang merugikan berupa madarat. 

Diantara Ulama yang ada yang berbicara tentang Maqashid Al Qur’an, nampakanya 

hanya Imam Ghazali yang begitu panjang berbicara tentang rumusan Maqashid ini, hal 

ini wajar sebab Imam Ghazali adalah salahsatu ulama yang menggagas munculnya ilmu 

Maqashid Al Qur’an ini, sehingga beliau memiliki begitu banyak catatan – catatan 

terutama soal perumusan Maqashid Al Qur’an. Kebanyakan ulama sepakat membatasi 

rumusan Maqashid Al Qur’an hanya pada persoalan yang kaitannya dengan: Tauhid, 

Hukum dan Kisah, misalkan Al Biqa’i, Al Alusi, Al Burusuwi, dan Mahmud Syaltut. 

Tidak semua ulama merespon baik dengan hadirnya ilmu ini, sekalipun memiliki 

kelebihan terutama didalam memahami keinginan Allah melalui Nash yang dikalamkan, 

namun tentu kajian ini merupaka bagian daripada hasil ijtihad para ulama, sehingga dari 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 419 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

sini kemudian muncul kritik daripada ulama, dan tentu kritikan ini bukan tanpa alasan, 

alasan yang dikemukakan oleh ulama diantaranya: 

a. Dalam merumuskan Maqashid Al Qur’an, tidak dijelaskan metdologi yang 

digunakan, sehingga hal ini akan berdampak kepada perbedaan hasil 

penelitiannya sesuai dengan ijtihad masing – masing ulama. 

b. Tidak semua konsep di dalam Al Qur’an dapat dianalisa, sehingga dapat 

dirumuskan Maqashid Al Qur’an, seperti: tentang penetapan Hukum Allah, 

Arash, Jin dll. 

c. Kebanyakan konsep Maqashid Al Qur’an yang dianalisa oleh ulama 

kontemporer adalah karena adanya pengaruh terhadap Maqashid Syariah 

d. Maqashid Al Qur’an tidak mencakup semua surah secara independen, 

sehingga pertimbangan – pertimbangan kemukjizatan Al Qur’an menjadi 

kurang mendukung. 

Didalam Al Qur’an, Ayat – ayat yang kemudian memiliki pola yang mirip maka 

seringnya dapat dijadikan sebagai landasan dalam merumuskan Maqashid Al Qur’an, 

yang mengakibatkan memunculkan asumsi adanya keterkaitan antara satu ayat dengan 

ayat yang lain. Misalkan ada keterlibatan surat Al Kahfi ayat 110 sebagai dasar atau 

landasan secara umum penetapan Maqashid Al Qur’an, ayat ini hampir serupa dengan 

surat Fushilat ayat 6. Perhatikan kalamullah surat Al Kahfi ayat 110: 

احِدٌٌۚ فمََنْ كَانَ يَرْجُوْا لِقاَ   ى الِيََّ انََّمَآ الِٰهُكُمْ الِٰهٌ وَّ ثلْكُُمْ يوُْحٰٓ لََ يشُْرِكْ بعِِباَدةَِ  قلُْ اِنَّمَآ انَاَ۠ بَشَرٌ م ِ ا وَّ ءَ رَب ِهٖ فلَْيعَْمَلْ عَمَلًا صَالِحا

۝ أاحَداارَب ِهٖٓ   

“Katakanlah (Nabi Muhammad), “Sesungguhnya aku ini hanya seorang manusia seperti 

kamu yang diwahyukan kepadaku bahwa Tuhan kamu adalah Tuhan Yang Maha Esa.” 

Siapa yang mengharapkan pertemuan dengan Tuhannya hendaklah melakukan amal 

saleh dan tidak menjadikan apa dan siapa pun sebagai sekutu dalam beribadah kepada 

Tuhannya. 

Pada permulaan ayat tersebut, ada lafadz  ٓانَِّمَا (artinya: hanya) yang merupakan 

bagian daripada والقصر الحصر   ,artinya untuk membatasi objek pada teks tersebut أداة 

sehingga dapat difahami dengan dalam memperkanalkan Tuhan, sang Khaliq yang 

memberikan kitab suci  kepada orang yang dipilihnya melalui cara wahyu yang 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 420 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

mengajarkan kepada manusia bagaimana cara manusia dapat tersambung dan bertemu 

dengan Allah. 

Ayat yang hampir serupa yaitu pada surat fushilat ayat 6: 

ا الَِيْهِ وَا احِدٌ فاَسْتقَِيْمُوْٓ ثلْكُُمْ يوُْحٰىٓ الِيََّ انََّمَآ الِٰهُكُمْ الِٰهٌ وَّ ۝سْتغَْفِرُوْهُُۗ وَوَيْلٌ ل ِلْمُشْرِكِيْنََۙ قلُْ اِنَّمَآ انَاَ۟ بَشَرٌ م ِ  

Katakanlah (Nabi Muhammad), “Sesungguhnya aku hanyalah seorang manusia seperti 

kamu yang diwahyukan kepadaku bahwa Tuhan kamu adalah Tuhan Yang Maha Esa. 

Oleh sebab itu, tetaplah (dalam beribadah) dan mohonlah ampunan kepada-Nya. 

Celakalah orang-orang yang mempersekutukan(-Nya), 

Dari kedua ayat ini maka melahirkan pokok – pokok utama Maqashid Al Qur’an, 

antara lain: 

a. Bagaimana Al Qur’an memperkenalkan Allah SWT sebagai Tuhan yang 

Maha Esa, pemilik alam semesta sehingga tidak ada yang pantas disembah 

kecuali Dia. 

b. Berkaitan tentang wahyu sebagai cara Allah dalam memberikan kitab suci 

kepada mahluk yang dipilihnya. 

c. Bagaimana manusia dalam mempersiapkan dirinya bertemu dengan Allah. 

Dari ketiga pokok inilah yang kemudian melahirkan sub – sub pokok, yang akan 

menjadi pembahasan pada penelitian ini: 

a. Mengenal Allah, 

Didalam memperkenalkan Allah, maka Al Qur’an memberikan tiga kategori: 

memperkenalkan Allah dari sisi Dzat nya, dari sisi sifat – sifatnya Allah dan dari 

sisi tindakan – tindakan Allah dan jejak kekuasaan Allah. 

Al Qur’an dalam memperkenalkan Allah dalam sisi dzatnya, misalkan Al 

Qur’an dengan menyebutkan nama Allah dan menjelaskan Dzatnya, misalkan: 

ُ رَبُّكُمٌْۚ لََٓ الِٰهَ الََِّ هوٌَُۚ خَالِقُ كُل ِ شَيْءٍ فاَعْبدُوُْهٌُۚ   ذٰلِكُمُ اللّٰه

Itulah Allah Tuhanmu. Tidak ada tuhan selain Dia, pencipta segala sesuatu. 

Maka, sembahlah Dia. 

Atau dalam bentuk membangun hubungan Allah dengan hambanya 

 وَقاَلَ رَبُّكُمُ ادعُْوْنيِْٓ اسَْتجَِبْ لكَُمُْۗ 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 421 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

Tuhanmu berfirman, “Berdoalah kepada-Ku, niscaya akan Aku perkenankan 

bagimu (apa yang kamu harapkan) 

Al Qur’an dalam memperkenalkan Allah melalui sifat – sifat-Nya, misalkan:  

 لَيْسَ كَمِثلِْهٖ شَيْءٌٌۚ وَهُوَ السَّمِيْعُ الْبَصِيْرُ 

Tidak ada sesuatu pun yang serupa dengan-Nya. Dia Maha Mendengar lagi 

Maha Melihat. 

Al Qur’an dalam memperkenalkan Allah melalui tindakan – tindakan Allah 

dan jejak kekuasaannya, misalkan:  

 عٰلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادةَِ وَهوَُ الْحَكِيْمُ الْخَبيِْرُ 

Dia mengetahui yang gaib dan yang nyata. Dialah Yang Mahabijaksana lagi 

Mahateliti. 

b. Memperkenalkan adanya Wahyu 

Al Qur’an memperkenalkan adanya Wahyu, maka ada dua hal yang harus kita 

ketahui: Apa yang diwahyukan dan siapa yang menerima wahyu tersebut. 

Al Qur’an dalam memperkenalkan apa yang diwahyukan, misalkan: 

كْرِ انِْ كُنْتمُْ لََ تعَْلمَُوْ  ا اهَْلَ الذ ِ ۝٧نَ وَمَآ ارَْسَلْناَ قَبْلكََ الََِّ رِجَالَا نُّوْحِيْٓ الَِيْهِمْ فَسْـَٔلوُْٓ  

Kami tidak mengutus sebelum engkau (Nabi Muhammad) melainkan 

beberapa orang laki-laki yang Kami beri wahyu kepada mereka. Maka, 

bertanyalah kepada orang yang berilmu jika kamu tidak mengetahui. 

Lalu Al Qur’an dalam persoalan wahyu ini memperkenalkan siapa yang 

menerima wahyu. Misalkan; 

لََ مَجْنوُْنٍُۗ  رْ فمََآ انَْتَ بِنعِْمَتِ رَب كَِ بكَِاهِنٍ وَّ ۝٢٩فذَكَ ِ  

(Wahai Nabi Muhammad,) teruslah menyampaikan peringatan karena berkat 

nikmat Tuhanmulah, engkau bukan seorang tukang tenung dan bukan pula 

orang gila! 

c. Tentang Manusia 

Dalam membicarakan tentang Manusia, Al Qur’an kemudian menjelaskan 

bagaimana manusia itu diciptkan, hakikat kehidupan berserah diri kepada Allah, 

setelah kehidupan ada kematian. 

Al Qur’an memperkenalkan penciptaan manusia dari jenis yang satu, 

misalkan: 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 422 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

خَلقََ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْ  احِدةٍَ وَّ نْ نَّفْسٍ وَّ ءاٌۚ وَاتَّقوُا  يٰآيَُّهَا النَّاسُ اتَّقوُْا رَبَّكُمُ الَّذِيْ خَلقَكَُمْ م ِ نِسَا  ا وَّ هُمَا رِجَالَا كَثِيْرا

َ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيْباا  ءَلوُْنَ بِهٖ وَالَْرَْحَامَُۗ انَِّ اللّٰه َ الَّذِيْ تسََا  ۝١اللّٰه  

Wahai manusia, bertakwalah kepada Tuhanmu yang telah menciptakanmu 

dari diri yang satu (Adam) dan Dia menciptakan darinya pasangannya 

(Hawa). Dari keduanya Allah memperkembangbiakkan laki-laki dan 

perempuan yang banyak. Bertakwalah kepada Allah yang dengan nama-Nya 

kamu saling meminta dan (peliharalah) hubungan kekeluargaan. 

Sesungguhnya Allah selalu menjaga dan mengawasimu. 

Al Qur’an memperkenalkan manusia melalui hakikat manusia berserah diri 

kepada Allah, misalkan: 

الَِيْهِ يرُْجَعُ  كَرْهاا وَّ ٓ اسَْلمََ مَنْ فىِ السَّمٰوٰتِ وَالََْرْضِ طَوْعاا وَّ ِ يَبْغوُْنَ وَلَه  ۝٨٣وْنَ افَغََيْرَ دِيْنِ اللّٰه  

Mengapa mereka mencari agama selain agama Allah? Padahal, hanya 

kepada-Nya apa yang ada di langit dan di bumi berserah diri, baik dengan 

suka maupun terpaksa, dan hanya kepada-Nya mereka dikembalikan. 

Al Qur’an memperkenalkan manusia melalui setelah kehidupan ada kematian 

atau kehidupan setelah kematian, misalkan: 

ىِٕهِمْ بَرْزَخٌ الِٰى يَوْمِ يبُْعَثوُْنَ  رَا   وَمِنْ وَّ

Di hadapan mereka ada (alam) barzakh sampai pada hari mereka 

dibangkitkan. 

3. Perbedaan antara Maqashid Syariah dengan Maqashid Syariah 

Setelah kita memahami Maqashid Syariah dan Maqashid Al Qur’an dengan 

berbagai fokus pembahasannya, maka unuk menyempurnakan pemahaman kita, kiranya 

kita harus mengetahui perbedaan diantara keduanya, sebelum mengetahui letak 

perbedaan keduanya ada baiknya kita memahami persamaannya, yang harus kita ketahui 

bahwa keduanya merupakan cara untuk mengetahui persoalan hukum dari semua 

persoalan, dan juga yang harus kita ketahui bahwa keduanya memiliki hubungan yang 

sangat erat, dimana Maqashid Syariah tercakup dalam Maqashid Al Qur’an. 

Ada beberapa perbedaan antara Maqashid Syariah dan Maqashid Al Qur’an: 

1. Objek yang menjadi kajian Maqashid Syariah adalah semua sumber Hukum Islam, 

baik itu Al Qur’an, Sunnah Nabi, dan terkadang juga perangkat dalam Ijtihad 

seperti: Ijma, Qiyas yang tentu tujuannya untuk mendapatkan Illat daripada sebuah 

dalil. Sementara dalam Maqashid Al Qur’an yang menjadi fokus pembahasannya 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 423 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

adalah hanya pada Al Qur’an saja, sehingga tidak mungkin kajiannya pada Hadits, 

Ijma’ atau Qiyas. 

2. Dalam persoalan Umum Khusus, hubungan keduanya biasanya Maqashid Al 

Qur’an berperan sebagai yang Umum dan Maqashid Syariah sebagai yang Khusus, 

misalkan dalam persoalan Hukum, yang terjadi dalam Maqashid Al Qur’an adalah 

tentang keumuman sebuah perintah misalkan persoalan maslahah dengan cara 

mendapatkannya dan juga persoalan mafsadat dengan cara menolaknya. Sementara 

Maqashid Syariah itu berperan sebagay yang memerinci keumuman Maqashid Al 

Qur’an sesuai dengan kaidah fiqih. 

3. Sejatinya Maqashid Syariah, istilah syariah ini secara majaz adalah untuk 

mencakup semua ajaran islam, namun secara kenyataannya syariah ituu fokus pada 

hukum parsial dan bersifat praktis. Sehingga ungkapan yang benar adalah 

Maqashid Syariah sudah pasti Maqashid Al Qur’an, namun Maqashid Al Qur’an 

belum tentu Maqashid Syariah. 

KESIMPULAN DAN SARAN  

Kajian Maqashid Syariah dan Maqashid Al Qur’an, sekalipun memiliki fokus yang 

berbeda, hanya saja titik temu diantara keduanya adalah keduanya bersumber  dari wahyu ilahi, 

apabila Maqashid Syariah berfokus pada lima aspek yang menjadi dharuriyat manusia untuk 

menfasilitas manusia dalam persoalan sosial atau muamalah. Maka pada Maqashid Al Qur’an 

kerangkanya lebih besar dan universal, sehingga ruang kajiannya kepada menanamkan nilai – 

nilai keadilan, kejujuran, menanamkan nilai kasih sayang. 

Distingsi ini sangat penting untuk dipahami, sebagaimana yang dikatakan oleh Al 

Suyuthi diatas bahwa perbedaan pendapat dalam sebuah hukum didasari karena minimnya 

pengetahuan terhadap Maqashid Syariah, dan tentunya kurangnya pengetahuan Maqashid Al 

Qur’an, karena itu dalam rangka memperluas kerangka berpikir umat Islam dalam menjawab 

tantangan-tantangan persoalan kekinian. Dalam konteks kontemporer, berpijak pada Maqasid 

Al-Qur’an dapat menjadi dasar untuk menerapkan visi dan misi kehidupan yang lebih luas, 

mengamalkan nilai – nilai Al Qur’an dengan lebih mudah, dan menuju penerapan nilai-nilai 

Al-Qur’an dalam aspek spiritual, sosial, politik, dan lingkungan. Dan juga penelitian ini 

mengajarkan bagaimana kita mampu mengintegrasikan kedua paradigma, agar nilai-nilai Islam 

dapat diaplikasikan secara relevan dan efektif dalam kehidupan modern. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 424 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al Alusi, Al Sayyid Mahmud. (1987). Ruh Al Ma’ani fi Tafsir Al Qur’an Al ‘Adzim wa Al 

Sab’ Al Matsani. Beirut: Dar Al Fikri. 

Al Gazali, Abu Hamid. (1986). Jawahir Al Qur’an, Beirut:  Dar Ihya Al Ulum.  

Anas, M. (2018). Studi Kompratif Maqasid al-Qur’an Abu Hamid Muhammad Ibn 

Muhammad Al-Ghazali dan Rasyid Rida. Jakarta: Uin Syarif Hidayatullah. 

Al Wattari, Ahmad (2025). Memahami Maqashid Al Qur’an. Jakarta: Qaf. 

Mandzur, Ibnu. (2003). Lisan al-‘Arab. al-Qahirah: Dar al-Hadits. 

Mu’ammar, A & Hasan AW (2012). Studi Islam Perspektif Insider / Outsider. Jogjakarta: 

IRCiSoD. 

Rahman, Abdur. (1993). Shari’ah Kodifikasi Hukum Islam. Jakarta: Rineka Cipta. 

Sugiyono. (2012). Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, 

Kualitatif, dan R&D. Alfabeta. 

Syalthut, Mahmud (1937). Ila Al Qur’an Al Karim. Kairo: Dar Al Hilal. 

 

 

 

 

 

 

 

 


