Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

PARADIGMA DISTINGTIF MAQASHID AL SYARI’AH DAN MAQASHID AL
QUR’AN

Muhammad Zidni Ilman’
"Universitas Perguruan Tinggi Ilmu Al Qur'an (PTIQ) Jakarta
Email: dosen01181@unpam.ac.id

Abstrak: Magqashid Syariah dan Magashid Al Qur’an, keduanya merupakan dua hal yang
fundamental dalam pelaksanaan hukum atau pemahaman terhadap dalil, keduanya tentu
memiliki urgensi yang tidak sama, ada paradigma hukum diantara keduanya yang berbeda.
Magqashid Syariah memiliki tujuan bagaimana penerapan daripada pelegalan sebuah hukum
atas dasar lima hal, yaitu: menjaga Agama {hifdzu ad din}, menjaga keturunan {hifdzu an
nasl}, menjaga jiwa {hifdzu an nafs}, menjaga akal {hifdu al aql}, menjaga harta {hifzu al
mal}, sementara Maqashid Al Qur’an adalah tujuan daripada turunnya Al Qur’an yang
diturunkan melalui mekanisme pewahyuan menyampaikan persoalan hukum, sikap atau
terkadang respon daripada kondisi yang terjadi atau pertanyaan — pertanyaan yang terjadi di
tengah masyarakat. Tujuan daripada penelitian ini tentu ingin memberikan pemahaman urgensi
daripada penetapan hukum yang bersumber baik dari Al Qur’an maupun dari Hadits Nabi, juga
memberikan pemahaman tentang Maqashid Syariah dan Maqashid Al Qur’an.

Kata Kunci: Maqashid Syariah, Maqashid Al Qur’an, Paradigma Hukum Islam.

Abstract: Maqgashid Syariah and Maqashid Al Qur'an, both are two fundamental things in the
implementation of law or understanding of the evidence, both of them certainly have different
urgency, there is a legal paradigm between the two that is different. Maqashid Syariah has the
goal of how to implement the legalization of a law based on five things, namely: maintaining
Religion {hifdzu ad din}, maintaining descendants {hifdzu an nasl}, maintaining the soul
thifdzu an nafs}, maintaining reason {hifdu al aql}, maintaining property {hifzu al mal}, while
Magashid Al Qur'an is the purpose of the revelation of the Qur'an which is revealed through
the mechanism of revelation conveying legal issues, attitudes or sometimes responses to
conditions that occur or questions that occur in society. The purpose of this study is certainly
to provide an understanding of the urgency of establishing laws that are sourced from both the
Qur'an and the Hadith of the Prophet, also providing an understanding of Maqashid Syariah
and Magqashid Al Qur'an.

Keywords: Maqgashid Syariah, Maqgashid Al Qur'an, Islamic Legal Paradigm.

PENDAHULUAN
Magqashid syari’ah dan Maqashid Al-Qur’an, keduanya dua hal yang tidak dapat

dipisahkan, merupakan konsep yang paling utama dalam kaitannya terhadap hukum islam,

Page | 413


mailto:dosen01181@unpam.ac.id

Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

yang tentunya tujuannya adalah memahami inti dan tujuan dari wahyu Allah SWT. Yang juga
harus kita ketahui bahwa keduanya merupakan kerangka teori dalam pengambilan sebuah
hukum dan kebijakan islam yang sesuai dengan perkembangan dan perubahan zaman.

Salahsatu yang menjadi persoalan serius dari dahulu hingga sekarang adalah tujuan
daripada hukum itu sendiri (the purpose of law), baik yang tertuang dalam bagian Magashid
Syariah atau Maqashid Al Qur’an. Ada anggapan bahwa ketika hukum itu diciptakan maka
sudah tentu memiliki tujuan, sehingga pada masa — masa berikutnya penerapan hukumnya
hanya berlaku karena cause and effect matter (penerapannya karena sebab akibat) tanpa perlu
lagi melihat konteks tujuan awal hukum, padahal hukum itu seharusnya bersifat tetap (certain)
sekalipun tempat dan waktu terjadinya sebab dan akibat itu berbeda.

Imam Al Gazali dan Al Syathibi mengatakan bahwa, Maqashid Syari'ah sering dikaitkan
dengan Ushulul Khamsah, bahkan terkesan melekat dalam fikiran kita bahwa Magqashid
Syariah adalah Ushulul Khamsah. Memang tidak dapat dipungkiri bahwa apa yang terjadi
dalam Magqashid Syariah dalam rangka melindungi lima kebutuhan dasar manusia
(dharuriyyat), yaitu agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Hal ini tidak sama dengan
Magqashid Al-Qur’an yang lebih fokus pembahasaannya terhadap bagaimana Al-Qur'an
mengarahkan kepada umat manusia agar mampu mengamalkan nilai-nilai yang diajarkan
dalam Al-Qur’an, seperti: kasih sayang, kejujuran, keadilan, kemaslahatan, dan lain
sebagainya.

Urgensitas kedua ilmu ini di tengah masyarakat, menggunakan istilah yang hampir sama
sehingga membawa kepada missintrepretasi Maqashid Syariah dan Maqashid Al Qur’an. Hal
ini mengakibatkan munculnya kebutuhan untuk membedakan paradigma keduanya. Maqashid
Syari’ah yang lebih sering dinarasikan sebagai prinsip-prinsip praktis dalam figih dan hukum,
sedangkan Magqgashid Al-Qur’an berfokus pada visi yang lebih holistik, mencakup aspek
spiritual, moral, dan kosmologis yang terkandung dalam wahyu.

Pada Penelitian ini memiliki tujuan yaitu untuk mengidentifikasi perbedaan mendasar
antara paradigma Magqashid syari'ah dan Maqashid Al-Qur’an, dilihat dari semua aspek, baik
dari aspek epistemologi maupun aspek pengaplikasiannya yang praktis. Tentu dengan
memahami distingtif ini, diharapkan akan tercipta wawasan baru yang lebih integratif dalam

memahami dan mengimplementasikan nilai-nilai Islam dalam kehidupan kontemporer.

Page | 414



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

METODE PENELITIAN

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan metode studi kepustakaan atau library
research. Metode penelitian seperti ini, biasanya yang dilakukan oleh penulis yaitu dengan cara
membaca dan menganalisis berbagai literatur yang kaitannya dengan tema penelitian yang
diambil, seperti buku, baik buku atau kitab turats (klasik) atau buku yang kontemporer, juga
mengambil dari beberapa jurnal, dan dokumen lainnya yang berkaitan dengan topik penelitian
(Sarnoto, 2023). Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam metode studi pustaka adalah
teknik simak atau teknik catat, yaitu teknik pengumpulan data dengan cara menggunakan
buku-buku, literatur, atau bahan pustaka, kemudian dicatat dan dianalisis (Sugiyono, 2012).
Teknik analisis data yang dapat digunakan dalam metode studi pustaka adalah analisis isi atau
content analysis, yaitu teknik analisis data yang digunakan untuk mengolah data yang telah
dikumpulkan dari literatur menjadi seperangkat hasil, baik dalam bentukpenemuan-penemuan

baru maupun dalam bentuk kebenaran hipotesis (Sarnoto & Sari, 2023).

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Definisi Maqashid Syari’ah

Magqashid merupakan Jamak darikata Magshad yang artinya adalah tujuan. Secara
terminologis mengalami perkembangan makna dari makna yang biasa menjadi makna
yang holistic. Belum ada definisi yang konkret dan komprehensif dimasa ulama — ulama
klasik, sampai kemudian masuk di zamannya al syathibi tentang Maqashid Syari’ah
(Ahmad Al Rasuni: 2005). Definisi yang digunakan cenderung makna secara dan sesuai
dengan bahasa saja dengan menyebutkan padanan — padanan maknanya (Abd. Ar
Rahman Ibrahim Al Kilani: 2000). Al Bannani memaknainya dengan hikmah hukum, Al
Asnawi memaknainya dengan tujuan — tujuan hukum, Al Samargandi menyamakannya
dengan makna — makna hukum, sementara Al Gazali, Al Amidi, dan Ibnu Hajib
mendefinisikannya dengan manggapai manfaat dan menolak mafsadat (Umar bin Sholih
bin Umar: 2003). Berbeda dengan imam syathibi, sebagai tokoh yang dikukuhkan
sebagai pendiri daripada ilmu Maqashid Asy Syari’ah yang mendefinisikannya dengan
beban — beban syariat kembali pada penjagaan tujuan — tujuannya pada mahluk. Imam
Syathibi membagikan Maqashid itu pada tiga hal: Dharuriyyat (Kepentingan pokok atau
primer), Hajiyyat (kepentingan sekunder), dan Tahsiniyyat (kebutuhan tersier), dan

Page | 415



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

masih menurut Al Syathibi bahwa tujuan syari’ dalam penentuan hukum daripada
persoalan yaitu tidak lain untuk kemaslahatan hidup di dunia maupun akhirat.

Ibnu Asyur mengatakan bahwa Maqashid Syariah adalah Makna dan hikmah yang
selalu dilindungi atau dijaga oleh Syari’ dalam setiap penemuan hukumnya dari setiap
makna. Ini tidak hanya untuk hukum tertentu saja, akantetapi segala cakupannya seperti
sifat, tujuan umum, dan juga makna syariah.

Terlepas dari perbedaan definisi Maqashid Syariah diantara ulama, ulama — ulama
ahli ushul sepakat bahwa tujuan — tujuan daripada syariah harus terealisasi seiring dengan
diaplikasikannya syariat. Bentuk pengaplikasiannya baik berupa Maqgashid Syariah
Ammah yaitu yang meliputi keseluruhan aspek syariah, ataupun Maqashid Syariah
Khashshah yaitu dikhususkan dalam bab — bab syariat yang ada, misalkan Maqashid
Syariah pada persoalan Hukum Keluarga, bidang politik, dan lain sebagainya. Atau bisa
jadi Magqgashid Syari’ah Juz’iyyah yang meliputi kewajiban daripada hukum syara’
seperti; wajibnya shalat fardhu, dan haramnya zina.

Magqashid Syariah seharusnya menempati posisi yang penting dalam kaitannya
dengan teraplikasinya syariah, mengapa demikian? Sebab ini menjadi ukuran atau
indicator daripada benar atau tidaknya ketentuan hukum. Artinya bahwa cara memahami
dan memastikan hukum yang benar tentu harus memahami Maqashid Syariah. [zzuddin
bin Abdissaam memberikan kaidah bahwa; Jhb sed o3 gmia Juaat (e 208 G pai S yang
artinya bahwa “setiap perbuatan yang berhenti dari upaya mewujudkan tujuannya
adalah batil”. Begitu pentingnya pemahaman terhadap Maqashid Syariah, sehingga Al
Suyuthi dengan kerasnya mengatakan bahwa sesungguhnya perbedaan dikalangan ulama
itu disebabkan karena buruknya pemahaman mereka terhadap Magqgashid Syariah atau
bahkan sama sekali tidak mengerti Maqashid Syariah. (Abu Ishaq Al Syathibi: 2000).

Magashid Syariah memang di awal — awal perkembangannya, maka begitu banyak
dikesampingkan, ketika kemudian berbicara soal hukum islam atau tentang fiqih, maka
selalu dikaitkan dengan ushul figh atau Qawaid Fighiyyah, yang tentunya kalau kita liat
bahwa dua metodologi ini kan kaitannya lebih kepada teks saja, sementara Magashid
Syariah ini lebih memahaminya kepada maksud atau makna dibalik teks. Seharusnya
memang ketiga disiplin ilmu baik Ushul Figh, Qawaid Fighiyyah, Maqashid Syariah
dapat berjalan bersama, sebab masing - masing tentu memiliki fokus yang berbeda.

Misalkan Ushul Figh adalah metodologi untuk menghantarkan kepada Fiqih, Qawaid

Page | 416



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

Fighiyyah menjadi pondasi dasar bangunan Fiqih yang ada, dan Maqashid Syariah tentu
juga memiliki sumbangsih yaitu memberikan nilai — nilai dan spirit pada fiqih itu sendiri
yang diletakkan dalam domain filsafat yang dianggap tidak bersentuhan langsung dengan

istimbath hukum islam.

2. Magqashid Al Qur’an

Magashid merupakan Jamak darikata Maqgshad yang artinya adalah tujuan,
sehingga Magashid Al Qur’an adalah Tujuan — tujuan daripada Al Qur’an itu diturunkan,
atau dapat diartikan dengan esensi — esensi yang mendasari Ayat — ayat Al Qur’an. Ada
beberapa lafadz yang sama dengan lafadz Maqshad yang sering digunakan di kalangan
ahli fikih dan ustl adalah: sasaran (al-ahdaf), tujuan (al-ghayat), target (al-aghrad),
hikmah (al-hikam), makna (al-ma‘ani), dan rahasia (al-asrar). Penggunaan lafadz “al-
maqashid” sebenarnya telah ada sejak masa ulama besar klasik seperti al-Juwaini, al-
Ghazali, dan ‘Izzudin ibn "Abdussalam hingga disempurnakan oleh al-Syatibi di
masanya.

Metode yang digunakan dalam mengungkap tabir daripada Maqashid Al Qur’an
diturunkan adalah dengan Istiqra’ atau induksi, yaitu dengan membuat penilaian umum
berdasarkan mayoritas atau penilaian kesimpulan berdasarkan keadaan khusus untuk
diperlakukan secara umum.

Ulama berbeda pendapat didalam merumuskan Magashid Al Qur’an.

Imam Ghazali:

Bahwa didalam Al Qur’an, maka Ayat — ayat Al Qur’an terkonsentrasi pada 6 hal,
yaitu 3 hal yang pertama bersifat pokok yang menjadi landasan utama, dan 3 hal yang
berikutnya hanya bersifat pelengkap saja. Diantaranya adalah:

a. Mengenal tentang Allah
b. Mengenal jalan yang harus kita lalui dalam menuju mengenal Allah

c. Mengenal berbagai macam syarat untuk sampai kepada Allah.

Kemudian tiga hal yang berikutnya yang merupakan pelengkap bagi yang pokok

adalah:
a. Mengetahui kondisi orang — orang yang taat atas perintah Allah dan menerima
ajakan daripada utusan Allah, tujuannya adalah agar mendapatkan dorongan

untuk mengikuti apa yang dilakukan mereka. Juga bagi kondisi orang — orang

Page | 417



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

yang membangkang atas perintah Allah, dan menolak ajakan para utusan
Allah, tentunya tujuannya adalah pelajaran bagi ummat belakangan.

b. Cerita orang — orang yang telah mengingkari kebenaran, memperlihatkan
bagaimana bobroknya mereka, bodohnya mereka karena telah menentang
kebenaran.

c. Mengetahui bagaimana kondisi rumah abadi (surga), set mnyiapkan

perbekalan menuju kesana.

Dalam hal merumuskan Magashid Al Qur’an, Izuddin bin Abdissalam memberikan
pendapatnya bahwa, hal yang paling mendominasi dari tujuan Al Qur’an adalah perintah
untuk mendapatkan maslahat juga memperoleh perantara — perantara untuk sampai
kepada maslahat. Juga larangan untuk mencari mafsadat serta perantara untuk menuju
kepada larangan tersebut.

Imam Az Zarkasyi didalam kitabnya mengatakan bahwa, ilmu — ilmu Al Qur’an
tidak lepas dari tiga hal yang pokok; Tauhid, Tadzkir dan hukum — hukum. Tauhid
meliputi; hal — hal yang kaitannya dengan mengenali sang khalik dan juga mahluk —
mahluknya, mengenali sang Khaliq dengan mengetahui sifat dan tindakan — tindakannya.
Adapun dari Tadzkir, yang meliputi tentang pengingat akan janji dan ancaman dari sang
Khaliq, dan juga tentang Surga dan Neraka. Dan hukum — hukum meliputi; berbicara
tentang perintah, larangan, kewajiban yang dibebankan berupa hal — hal yang
menguntugkan (manfaat), juga hal — hal yang merugikan berupa madarat.

Diantara Ulama yang ada yang berbicara tentang Maqashid Al Qur’an, nampakanya
hanya Imam Ghazali yang begitu panjang berbicara tentang rumusan Maqashid ini, hal
ini wajar sebab Imam Ghazali adalah salahsatu ulama yang menggagas munculnya ilmu
Magqashid Al Qur’an ini, sehingga beliau memiliki begitu banyak catatan — catatan
terutama soal perumusan Maqashid Al Qur’an. Kebanyakan ulama sepakat membatasi
rumusan Maqgashid Al Qur’an hanya pada persoalan yang kaitannya dengan: Tauhid,
Hukum dan Kisah, misalkan Al Biga’i, Al Alusi, Al Burusuwi, dan Mahmud Syaltut.

Tidak semua ulama merespon baik dengan hadirnya ilmu ini, sekalipun memiliki
kelebihan terutama didalam memahami keinginan Allah melalui Nash yang dikalamkan,

namun tentu kajian ini merupaka bagian daripada hasil ijtihad para ulama, sehingga dari

Page | 418



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

sini kemudian muncul kritik daripada ulama, dan tentu kritikan ini bukan tanpa alasan,
alasan yang dikemukakan oleh ulama diantaranya:

a. Dalam merumuskan Maqashid Al Qur’an, tidak dijelaskan metdologi yang
digunakan, sehingga hal ini akan berdampak kepada perbedaan hasil
penelitiannya sesuai dengan ijtihad masing — masing ulama.

b. Tidak semua konsep di dalam Al Qur’an dapat dianalisa, sehingga dapat
dirumuskan Maqgashid Al Qur’an, seperti: tentang penetapan Hukum Allah,
Arash, Jin dll.

c. Kebanyakan konsep Maqashid Al Qur’an yang dianalisa oleh ulama
kontemporer adalah karena adanya pengaruh terhadap Maqashid Syariah

d. Magashid Al Qur’an tidak mencakup semua surah secara independen,
sehingga pertimbangan — pertimbangan kemukjizatan Al Qur’an menjadi

kurang mendukung.

Didalam Al Qur’an, Ayat — ayat yang kemudian memiliki pola yang mirip maka
seringnya dapat dijadikan sebagai landasan dalam merumuskan Maqashid Al Qur’an,
yang mengakibatkan memunculkan asumsi adanya keterkaitan antara satu ayat dengan
ayat yang lain. Misalkan ada keterlibatan surat Al Kahfi ayat 110 sebagai dasar atau
landasan secara umum penetapan Maqashid Al Qur’an, ayat ini hampir serupa dengan

surat Fushilat ayat 6. Perhatikan kalamullah surat Al Kahfi ayat 110:

s3lias & 50 Y 5 Lallin S JJaall a3 218 134 5 A& Gad Aal g ) 28 W 2 ) Ly okB e G L) O
s & e X g FA ) el T R OB U s ) R el

@\S‘J 45

“Katakanlah (Nabi Muhammad), “Sesungguhnya aku ini hanya seorang manusia seperti
kamu yang diwahyukan kepadaku bahwa Tuhan kamu adalah Tuhan Yang Maha Esa.”
Siapa yang mengharapkan pertemuan dengan Tuhannya hendaklah melakukan amal
saleh dan tidak menjadikan apa dan siapa pun sebagai sekutu dalam beribadah kepada

Tuhannya.

Pada permulaan ayat tersebut, ada lafadz &) (artinya: hanya) yang merupakan
bagian daripada y=ills yasll 3150 artinya untuk membatasi objek pada teks tersebut,
sehingga dapat difahami dengan dalam memperkanalkan Tuhan, sang Khaliq yang

memberikan kitab suci kepada orang yang dipilihnya melalui cara wahyu yang

Page | 419



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

mengajarkan kepada manusia bagaimana cara manusia dapat tersambung dan bertemu
dengan Allah.
Ayat yang hampir serupa yaitu pada surat fushilat ayat 6:

O &S nall 05535568500 5 450 506 5 3 A0 480 L1 10 A 30 o oo U LD 0

Katakanlah (Nabi Muhammad), “Sesungguhnya aku hanyalah seorang manusia seperti
kamu yang diwahyukan kepadaku bahwa Tuhan kamu adalah Tuhan Yang Maha Esa.
Oleh sebab itu, tetaplah (dalam beribadah) dan mohonlah ampunan kepada-Nya.
Celakalah orang-orang yang mempersekutukan(-Nya),

Dari kedua ayat ini maka melahirkan pokok — pokok utama Maqashid Al Qur’an,
antara lain:
a. Bagaimana Al Qur’an memperkenalkan Allah SWT sebagai Tuhan yang
Maha Esa, pemilik alam semesta sehingga tidak ada yang pantas disembah
kecuali Dia.
b. Berkaitan tentang wahyu sebagai cara Allah dalam memberikan kitab suci
kepada mahluk yang dipilihnya.

c. Bagaimana manusia dalam mempersiapkan dirinya bertemu dengan Allah.

Dari ketiga pokok inilah yang kemudian melahirkan sub — sub pokok, yang akan
menjadi pembahasan pada penelitian ini:
a. Mengenal Allah,

Didalam memperkenalkan Allah, maka Al Qur’an memberikan tiga kategori:
memperkenalkan Allah dari sisi Dzat nya, dari sisi sifat — sifatnya Allah dan dari
sisi tindakan — tindakan Allah dan jejak kekuasaan Allah.

Al Qur’an dalam memperkenalkan Allah dalam sisi dzatnya, misalkan Al
Qur’an dengan menyebutkan nama Allah dan menjelaskan Dzatnya, misalkan:

S3Nel ok 8 BIA S YA Y K A A

Itulah Allah Tuhanmu. Tidak ada tuhan selain Dia, pencipta segala sesuatu.

Maka, sembahlah Dia.

Atau dalam bentuk membangun hubungan Allah dengan hambanya

R Gt G353 &85 055

Page | 420



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

Tuhanmu berfirman, “Berdoalah kepada-Ku, niscaya akan Aku perkenankan
bagimu (apa yang kamu harapkan)
Al Qur’an dalam memperkenalkan Allah melalui sifat — sifat-Nya, misalkan:
il gl 35 Ee alia Gl
Tidak ada sesuatu pun yang serupa dengan-Nya. Dia Maha Mendengar lagi
Maha Melihat.
Al Qur’an dalam memperkenalkan Allah melalui tindakan — tindakan Allah
dan jejak kekuasaannya, misalkan:
SYENFC S CrI PR S
Dia mengetahui yang gaib dan yang nyata. Dialah Yang Mahabijaksana lagi
Mahateliti.
b. Memperkenalkan adanya Wahyu
Al Qur’an memperkenalkan adanya Wahyu, maka ada dua hal yang harus kita
ketahui: Apa yang diwahyukan dan siapa yang menerima wahyu tersebut.
Al Qur’an dalam memperkenalkan apa yang diwahyukan, misalkan:
@ O34 Y £ &) R AT 5ELE agdl) fa 35 Vs, W) &l Gl i g
Kami tidak mengutus sebelum engkau (Nabi Muhammad) melainkan
beberapa orang laki-laki yang Kami beri wahyu kepada mereka. Maka,
bertanyalah kepada orang yang berilmu jika kamu tidak mengetahui.
Lalu Al Qur’an dalam persoalan wahyu ini memperkenalkan siapa yang
menerima wahyu. Misalkan;
@ O3aa V3 (Al &l ks il L R
(Wahai Nabi Muhammad,) teruslah menyampaikan peringatan karena berkat
nikmat Tuhanmulah, engkau bukan seorang tukang tenung dan bukan pula
orang gila!
c. Tentang Manusia
Dalam membicarakan tentang Manusia, Al Qur’an kemudian menjelaskan
bagaimana manusia itu diciptkan, hakikat kehidupan berserah diri kepada Allah,
setelah kehidupan ada kematian.
Al Qur’an memperkenalkan penciptaan manusia dari jenis yang satu,

misalkan:

Page | 421



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

15815 L5 1588 Vi) e 805 16855 el (3185 3015 (ol (5 ARAIR (301 2051380 (01 14
O i) &ile (& a &) Aa W3 4 &3l ol a
Wahai manusia, bertakwalah kepada Tuhanmu yang telah menciptakanmu
dari diri yang satu (Adam) dan Dia menciptakan darinya pasangannya
(Hawa). Dari keduanya Allah memperkembangbiakkan laki-laki dan
perempuan yang banyak. Bertakwalah kepada Allah yang dengan nama-Nya
kamu saling meminta dan (peliharalah) hubungan kekeluargaan.
Sesungguhnya Allah selalu menjaga dan mengawasimu.
Al Qur’an memperkenalkan manusia melalui hakikat manusia berserah diri
kepada Allah, misalkan:
@ O3aa08 43 B85 e 5l a5¥15 sl (b Ga Al 315 (5% il o 588
Mengapa mereka mencari agama selain agama Allah? Padahal, hanya
kepada-Nya apa yang ada di langit dan di bumi berserah diri, baik dengan
suka maupun terpaksa, dan hanya kepada-Nya mereka dikembalikan.
Al Qur’an memperkenalkan manusia melalui setelah kehidupan ada kematian
atau kehidupan setelah kematian, misalkan:
el o3 M 253 403 Ba
Di hadapan mereka ada (alam) barzakh sampai pada hari mereka

dibangkitkan.

3. Perbedaan antara Maqashid Syariah dengan Maqashid Syariah
Setelah kita memahami Magqashid Syariah dan Maqashid Al Qur’an dengan
berbagai fokus pembahasannya, maka unuk menyempurnakan pemahaman kita, kiranya
kita harus mengetahui perbedaan diantara keduanya, sebelum mengetahui letak
perbedaan keduanya ada baiknya kita memahami persamaannya, yang harus kita ketahui
bahwa keduanya merupakan cara untuk mengetahui persoalan hukum dari semua
persoalan, dan juga yang harus kita ketahui bahwa keduanya memiliki hubungan yang
sangat erat, dimana Maqgashid Syariah tercakup dalam Magashid Al Qur’an.
Ada beberapa perbedaan antara Maqashid Syariah dan Maqashid Al Qur’an:
1. Objek yang menjadi kajian Maqashid Syariah adalah semua sumber Hukum Islam,
baik itu Al Qur’an, Sunnah Nabi, dan terkadang juga perangkat dalam Ijtihad
seperti: [jma, Qiyas yang tentu tujuannya untuk mendapatkan Illat daripada sebuah

dalil. Sementara dalam Magqashid Al Qur’an yang menjadi fokus pembahasannya

Page | 422



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

adalah hanya pada Al Qur’an saja, sehingga tidak mungkin kajiannya pada Hadits,
Ijma’ atau Qiyas.

2. Dalam persoalan Umum Khusus, hubungan keduanya biasanya Maqashid Al
Qur’an berperan sebagai yang Umum dan Maqashid Syariah sebagai yang Khusus,
misalkan dalam persoalan Hukum, yang terjadi dalam Magashid Al Qur’an adalah
tentang keumuman sebuah perintah misalkan persoalan maslahah dengan cara
mendapatkannya dan juga persoalan mafsadat dengan cara menolaknya. Sementara
Magqashid Syariah itu berperan sebagay yang memerinci keumuman Magqashid Al
Qur’an sesuai dengan kaidah fiqih.

3. Sejatinya Magqashid Syariah, istilah syariah ini secara majaz adalah untuk
mencakup semua ajaran islam, namun secara kenyataannya syariah ituu fokus pada
hukum parsial dan bersifat praktis. Sehingga ungkapan yang benar adalah
Magqashid Syariah sudah pasti Maqashid Al Qur’an, namun Maqashid Al Qur’an
belum tentu Maqashid Syariah.

KESIMPULAN DAN SARAN

Kajian Maqashid Syariah dan Magqgashid Al Qur’an, sekalipun memiliki fokus yang
berbeda, hanya saja titik temu diantara keduanya adalah keduanya bersumber dari wahyu ilahi,
apabila Maqashid Syariah berfokus pada lima aspek yang menjadi dharuriyat manusia untuk
menfasilitas manusia dalam persoalan sosial atau muamalah. Maka pada Magashid Al Qur’an
kerangkanya lebih besar dan universal, sehingga ruang kajiannya kepada menanamkan nilai —
nilai keadilan, kejujuran, menanamkan nilai kasih sayang.

Distingsi ini sangat penting untuk dipahami, sebagaimana yang dikatakan oleh Al
Suyuthi diatas bahwa perbedaan pendapat dalam sebuah hukum didasari karena minimnya
pengetahuan terhadap Maqashid Syariah, dan tentunya kurangnya pengetahuan Magashid Al
Qur’an, karena itu dalam rangka memperluas kerangka berpikir umat Islam dalam menjawab
tantangan-tantangan persoalan kekinian. Dalam konteks kontemporer, berpijak pada Maqasid
Al-Qur’an dapat menjadi dasar untuk menerapkan visi dan misi kehidupan yang lebih luas,
mengamalkan nilai — nilai Al Qur’an dengan lebih mudah, dan menuju penerapan nilai-nilai
Al-Qur’an dalam aspek spiritual, sosial, politik, dan lingkungan. Dan juga penelitian ini
mengajarkan bagaimana kita mampu mengintegrasikan kedua paradigma, agar nilai-nilai Islam

dapat diaplikasikan secara relevan dan efektif dalam kehidupan modern.

Page | 423



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

DAFTAR PUSTAKA

Al Alusi, Al Sayyid Mahmud. (1987). Ruh Al Ma’ani fi Tafsir Al Qur’an Al ‘Adzim wa Al
Sab’ Al Matsani. Beirut: Dar Al Fikri.

Al Gazali, Abu Hamid. (1986). Jawahir Al Qur’an, Beirut: Dar Thya Al Ulum.

Anas, M. (2018). Studi Kompratif Magasid al-Qur’an Abu Hamid Muhammad Ibn

Muhammad Al-Ghazali dan Rasyid Rida. Jakarta: Uin Syarif Hidayatullah.

Al Wattari, Ahmad (2025). Memahami Magashid Al Qur’an. Jakarta: Qaf.

Mandzur, Ibnu. (2003). Lisan al-‘Arab. al-Qahirah: Dar al-Hadits.

Mu’ammar, A & Hasan AW (2012). Studi Islam Perspektif Insider / Outsider. Jogjakarta:
IRCiSoD.

Rahman, Abdur. (1993). Shari’ah Kodifikasi Hukum Islam. Jakarta: Rineka Cipta.

Sugiyono. (2012). Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif,

Kualitatif, dan R&D. Alfabeta.

Syalthut, Mahmud (1937). Ila Al Qur’an Al Karim. Kairo: Dar Al Hilal.

Page | 424



