Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

METAFISIKA FILSAFAT DAN METAFISIKA DALAM TAFSIR IBNU ARABI
Muhammad Zidni Ilman'
"Universitas Perguruan Tinggi Ilmu Al Qur'an (PTIQ) Jakarta
Email: dosen01181@unpam.ac.id

Abstrak: Metafisika, adalah salah satu cabang filsafat, yaitu yang membahas tentang segala
sesuatu yang bersifat fundamental. Metafisika fisika itu muncul karena adanya refleksi filosofis
atas temuan-temuan fisika modern—khususnya fisika kuantum dan kosmologi—mereka
memunculkan berbagai macam pertanyaan tentang hakikat realitas, ruang, waktu, kausalitas,
dan keberadaan. Sementara itu, apabila kita mendengar Ibnu Arabi, maka kita akan terbawa
terhadap ramainya manusia yang mengatakan bahwa ia adalah seorang sufi yang cukup
fenomenal sekalius kontroversial. la seorang sufi yang memiliki kedalaman intelektual,
spiritual yang sangat mumpuni dan juga memiliki pemikiran yang agak berbeda dengan para
sufi pada masanya. Pemikiran yang sering ia bahas ialah terkait dengan persoalan ketuhanan,
teori yang seolah menjadi bagiam melekat dalam dirinya yaitu konsep wahdat al wujud. Konsep
tersebut ia maksudkan sebagai peng-esaan atas wujud Tuhan. Tentu bukan hanya sebatas teori
semata, ini berangkat dari pengalaman spiritual beliau, sehingga sangat mempengaruhi
bagaimana beliau melakukan penafsiran terhadap Al Qur’an dengan secara esoteris (batin) Al-
Qur’an, yaitu menekankan kesatuan wujud (wahdat al-wujud). Penelitian ini ditulis dengan
menggunakan metodologi kepustakaan (library research) yaitu mengumpulkan data dari
berbagai sumber literatur. Setelah data yang ada terkumpul, untuk memperoleh kesimpulan
yang tepat maka penulis menerapkan metode deskriptif-analitis. Penelitian ini bertujuan untuk
mengkaji dan membandingkan konsep yang ada pada metafisika dalam fisika dengan
metafisika tafsir Ibnu ‘Arabi, agar kita mampu memahami persamaan dan perbedaan dari
keduanya tentang hakikat realitas, wujud, dan keberadaan.

Kata Kunci: Metafisika, Wahdatul Wujud, Ibnuu ‘Arabi

Abstract: Metaphysics is one branch of philosophy that deals with all matters of a fundamental
nature. Physical metaphysics emerged as a result of philosophical reflections on the
discoveries of modern physics—particularly quantum physics and cosmology—which have
raised various kinds of questions concerning the nature of reality, space, time, causality, and
existence. Meanwhile, when we hear the name Ibnu ‘Arabi, we are often drawn into the
widespread discourse portraying him as a Sufi who is both highly phenomenal and
controversial. He was a Sufi with profound intellectual and spiritual depth and possessed ideas
that differed somewhat from those of other Sufis of his time. His thought frequently addressed
theological issues, with a theory that became closely associated with him, namely the concept
of wahdat al-wujid. This concept refers to the affirmation of the oneness of God’s existence.
This idea is not merely theoretical,; rather, it is rooted in his spiritual experiences, which
greatly influenced the way he interpreted the Qur’an esoterically (bdtin), emphasizing the unity
of existence (wahdat al-wujid). This research is conducted using a library research

Page | 425


mailto:dosen01181@unpam.ac.id

Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

methodology to collect data from various literary sources. After the data are gathered, a
descriptive-analytical method is applied to arrive at accurate conclusions. The purpose of this
study is to examine and compare the concepts found in metaphysics within physics and the
metaphysical interpretation of Ibnu ‘Arabi, in order to understand the similarities and
differences between the two regarding the nature of reality, being, and existence.

Keywords: Metaphysics, Wahdatul Wujud, Ibnu ‘Arabi.

PENDAHULUAN

Metafisika merupakan kajian yang sangat mendasar kaitannya dengan filsafat, sehingga
tidak heran dalam filsafat sebagai sebuah disiplin ilmu yang banyak mengkritisi tentang segala
sesuatu di alam semesta, menempatkan metafisika ini sebagai kajian yang paling pokok. Salah
satu tokoh utama filsafat Barat modern yaitu René Descartes mengatakan bahwa metafisika
merupakan akar dari pohon ilmu pengetahuan, dimana batangnya adalah fisika, sementara
cabang-cabangnya mewakili disiplin ilmu lainnya (Kennick, 1966).

Metafisika (pengetahuan mistik) adalah sebuah pengetahuan supra-rasional yang fokus
obyek pembahasannya yaitu terhadap sesuatu yang supra-rasional. Dewasa ini banyak
pendapat yang membawa kepada perubahan besar terhadap pola pikir manusia dan masyarakat
modern, yaitu dengan mendasarkan dirinya pada dua hal dalam filsafat, yaitu filsafat
rasionalisme dan empirisme, sehingga segala sesuatu yang dianggap nyata yang realistis maka
dikatakan sebagai sesuatu yang empirik, atau dapat dipikirkan secara rasional. Dan diluar
semua itu, maka dipandang dan diyakini sebagai sesuatu yang tidak nyata.

Tidak bisa dibantahkan apabila kita melihat secara historis, fakta bahwa filsafat berakar
dari metafisika. Pertanyaan-pertanyaan yang sering muncul seperti bagaimana munculnya
alam semesta, bagaimana sifat alam semesta, apa hakikat daripada realitas, jiwa, dan tubuh,
dan bagaimana kaitannya antara jiwa dan tubuh, ini adalah pertanyaan — pertanyaan standar
yang mendorong keingintahuan daripada manusia, sehingga mendorong manusia untuk
mencari jawabannya sendiri (James Iverach, 1995). Segala upaya yang dilakukan oleh
manusia dalam mencari jawaban dari apa yang mereka tanyakan, sehingga muncul beragam
jawaban yang terkadang tidak hanya saling melengkapi satu sama lain, tetapi juga terkadang
saling bertentangan satu sama lain. Dari rasa keingintahuan masyarakat tentang pertanyaan —
pertanyaan diatas maka metafisika seringnya dipertemukan dengan epistemologi (Alferd Cyril

Ewing, 1962).

Page | 426



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

Dalam Islam, serangkaian aktifitas manusia maka erat kaitannya dengan Tuhan, dan
semuanya memiliki orientasi yang sangat kuat terhadap Tuhan. Sehingga apabila kita berbicara
tentang Tuhan, maka Tuhan dipandang sebagai entitas absolut dalam kajian metafisika. Dan
pembahasan yang paling utama bagi pra filsuf muslim adalah tentang teori keberadaan
(wujud). Di antara kajian yang menjadi bagian daripada kajian metafisika, maka persoalan
wujud yang paling banyak mendapat perhatian daripada filosofis, dan secara historis juga harus
kita akui bahwa persoalan wujud banyak mendapatkan perdebatan filosofis, hampir semua
filosofis klasik sudah membahas tentang ini semenjak Aristoteles.

Dalam kaitannya dengan filosofis atau teolog muslim, maka Ibnu Arabi memiliki
pendekatan yang berbeda diantara filsuf Muslim lainnya, baik yang hidup sezaman dengannya
ataupun para pendahulunya, seperti Ibnu Rusyd (Averroes), Ibnu Sina, al-Kindi, dan Ibnu
Thufail. Sehingga apabila kita baca dan fahami dalam karya - karyanya, maka Ibnu Arabi
jarang sekali meyebut nama - nama mereka (Filsuf Muslim), kecuali Ibnu Rusyd. Ini
menunjukkan ada yang ingin disampaikan Ibnu Arabi yaitu ada perbedaan cara pandang beliau
dari filsuf lainnya dalam merumuskan gagasan tentang ketuhanan.

Ibnu Arabi adalah seorang filsuf muslim yang sangat fenomenal, juga sekaligus memiliki
label filsuf yang sangat kontroversial. Ia yang dijuluki Syeikhul Akbar disamping
mendapatkan pujian, sanjungan, pengakuan atas kecerdasannya juga pada saat bersamaan
mendapatkan cercaan, kritikan, bahkan diklaimnya kafir dari orang yang tidak setuju terhadap
pemikirannya. Beberapa pemikirannya yang dianggap menyimpang dan bertentangan dengan
pemikiran mainstream ialah pemikiran beliau tentang ketuhanan, yang diistilahkan dengan
wahdat al-wujud atau kesatuan wujud.

Pemikiran beliau, bagi para peneliti barat (orientalis) seringkali dilabeli dengan istilah
panenteisme, monisme. Panenteisme yaitu sebuah pemikiran yang menganggap bahwa Tuhan
dan alam semesta ini adalah satu dalam kesatuan wujud. Sehingga bagi para peneliti barat,
berbicara tentang pemikiran Ibnu Arabi bahwa Tuhan dapat diserupakan dengan sesuatu yang
bersifat materil dan lepas dari dimensi transendennya. Pada sisi lain ada ulama yang tidak
sependapat dengan apa yang disampaikan oleh Ibnu Arabi serta berselisih pemikiran dengan
Ibnu Arabi, bahkan menganggap bahwa Ibnu Arabi sudah keluar dari ajaran Islam yang lurus,
sebab telah menyamakan antara Allah dengan mahluk-Nya. Meski begitu tidak sedikit pula
yang melakukan pembelaan atas anggapan dan klaim tersebut. Hal itu dilakukan baik oleh para

pemikir barat maupun oleh ulama yang mengagumi pemikirannya.

Page | 427



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

Bagi para pembelanya, mereka menolak anggapan para orientalis yang mengatakan
bahwa Ibnu Arabi dalam persoalan ketuhanan menganut pemikiran panenteisme atau
monisme. Mengapa demikian? Sebab nampaknya para orientalis menghilangkan pendapat
syeikhul Akbar dalam persoalan ketuhanan, bagaimana ketika berbicara soal ketuhanan maka
pada sisi yang lain ia membedakan dimensi ketuhanan kedalam dua dimensi, pertama Tuhan
dilihat dari sisi tanzih atau dimensi transenden dan dimensi tasybih atau imanen.

Sejatinya sudah banyak yang mengkaji pemikiran metafisika Ibnu Arabi, akantetapi
kebanyakan dari para pengkaji memilih fokus pembahasannya pada aspek sufistik dan
spiritual, misalnya yang pernah dilakukan oleh Toshishiko Izutsu (Sufism and Taoism, 1983)
atau juga yang pernah dilakukan oleh William C. Chittick (The Sufi Path of Knowledge, 1989).
Namun penelitian — penelitian yang mereka lakukan hanya penekanan apa yang pernah dialami
secara mistis oleh Ibnu Arabi, sehingga menginterpretasikan hasil pengalaman mistisnya

sebagai rumusan dari munculnya pemikiran seperti wahdat al-wujud dan tajalli.

METODE PENELITIAN

Dalam melakukan penelitian, maka penulis menggunakan metodologi kepustakaan
(library research) yaitu dengan mengumpulkan berbagai referensi untuk menggali data yang
diperlukan dari berbagai sumber tertulis. Sumber-sumber tersebut mencakup buku teks atau
terjemahan baik klasik ataupun kontemporer, jurnal, laporan penelitian, tulisan ilmiah, serta
referensi kepustakaan lainnya yang relevan. Selain itu, penelitian ini menerapkan pendekatan
kualitatif. Setelah data terkumpul, penulis menggunakan metode deskriptif-analisis guna

memperoleh kesimpulan yang akurat.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Definisi Metafisika

Metafisika secara bahasa berasal dari bahasa Yunani, yaitu yang tersusun dari dua
kata yaitu meta dan fisika. Meta berarti sesudah, selain, atau dibalik. Sementara fisika itu
artinya nyata, atau alam fisik. Metafisika berarti sesudah, dibalik yang nyata. Dengan
kata lain, metafisika adalah cabang filsafat yang membicarakan tentang hal-hal yang
berada dibalik sesuatu yang nyata. Istilah metafisika dulunya digunakan untuk
menggambarkan gagasan seputar hal-hal dibalik fenomena fisik, (Harus Hadiwijono,
1992). Metafisika didalam bahasa Arab seringnya diistilahkan dengan Zaubll a2l (baca:
Ma ba’da Ath — Thabi’ah) apa-apa yang ada di balik realitas yang tampak. [lmuwan

Page | 428



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

banyak berbicara tentang metafisika, misalnya menurut Rappar, filsafat dipahami sebagai
pembahasan filosofis yang komprehensif tentang semua realitas atau segala sesuatu yang
ada, (rappar, 1996). Sedangkan menurut Dardiri (1986) metafisika dipahami dalam
beberapa pengertian:
a. Suatu usaha untuk memperoleh suatu penjelasan yang benar tentang
kenyataan.
b. Studi tentang sifat dasar kenyataan dalam aspeknya yang paling umum sejauh
hal itu dapat kita capai.
Studi tentang kenyataan yang terdalam dari semua hal.
d. Suatu usaha intelektual yang sungguh-sungguh untuk melukiskan sifat-sifat
umum dari kenyataan.

e. Teori tentang sifat dasar dan struktur dari kenyataan.

Pengertian secara umum, Mistik adalah suatu pengetahuan yang tidak rasional. Dan
apabila dikaitkan dengan ilmu agama maka maknanya adalah pengetahuan ( ajaran atau
keyakinan ) tentang Tuhan yang didapat dengan perantara perenungan, meditasi atau
latihan spiritual, bebas dari ketergantungan pada indera dan rasional

Sebagaimana dikatakan sebelumnya bahwa Metafisika merupakan bagian daripada
filsafat, yaitu yang membicarakan tentang hal-hal yang sangat mendasar yang berada di
luar pengalaman manusia. Apabila dilihat dari segi filsafat secara keseluruhan, maka
Metafisika (Mistik) adalah ilmu yang memikirkan hakikat di balik alam nyata. Hakikat
daripada Metafisika itu adalah membicarakan segala sesuatu dari alam nyata tanpa
dibatasi pada sesuatu yang dapat diserap oleh pancaindra.

Aristoteles menyinggung masalah metafisika dalam karyanya tentang filsafat
pertama, yang berisi hal-hal yang bersifat ghaib. Menurutnya, ilmu metafisika termasuk
cabang filsafat teoretis yang membahas masalah hakikat segala sesuatu, sehingga ilmu
metafisika menjadi inti filsafat.

Studi tentang apa yang ada sebagai sesuatu yang ada (being qua being) merupakan
subjek metafisika atau salah satu sub bidang filsafat. Para filsuf memperhatikan
metafisika sebagai topic karena ini merupakan isu yang sangat mendasar. Para pemikir
skolastik mengaitkan signifikansi ilmu eksistensi dengan metafisika, yang muncul

setelah dan melampaui fisika. Kata "setelah" dalam konteks ini tidak merujuk pada

Page | 429



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

waktu, melainkan pada abstraksi ketiga, yang muncul setelah matematika dan fisika,
tempat objek metafisika berada. Demikian pula, istilah "melampaui" tidak merujuk pada
komponen geografis; melainkan, ini menunjukkan bahwa metafisika melampaui
abstraksi lain dan menempati tempat tertinggi di antara semua aktivitas abstraksi karena
menempati derajat abstraksi terakhir. Frasa ini menunjuk pada bagian filsafat yang harus
diajarkan setelah fisika.

Paling tidak, istilah metafisika telah ada sejak abad ketiga Masehi (Anton Bakker,
1992). Dalam Islam, metafisika merupakan masalah utama sebagai landasan
epistemologi. Karena seluruh orientasi kehidupan manusia selalu menuju kepada Tuhan.
Sebagai wujud yang mutlak, Tuhan merupakan teka-teki filosofis dalam kajian filsafat
Islam. Perdebatan para pemikir Muslim berkisar pada masalah keberadaan. Menurut al-
Kindi, metafisika adalah penggunaan akal untuk membantah atau menunjukkan
keberadaan Tuhan. Ia membedakan antara dua penafsiran metafisika: metafisika khusus,
yang merujuk pada keberadaan sebagai Yang Ilahi, khususnya Tuhan Yang Esa, dan

metafisika umum (ada sebagai yang ada atau makhluk).

2. Biografi Ibnu Arabi

Ibnu Arabi lahir di Murcia Spanyol pada tanggal 17 Ramadan 560 H atau bertepatan
dengan 28 Juli 1165 M. nama lengkapnya adalah Muhammad Ibnu Ali Ibnu Muhammad
al-Hatimi. Ia sering disebut sebagai Syaikh al-Akbar atau Sang Mahaguru dan Muhyi al-
Din atau Sang Penghidup Agama. Berdasarkan latar belakang keluarganya, Ibnu Arabi
lebih dikenal dengan keluarga pejabat pemerintahan dibandingkan dengan keluarga sufi.
Sebab ayahnya yaitu Ali merupaakan pejabat pemerintahan mucia, sedangkan kalau dari
silsilah jalur ibu, maka Ibnu Arabi memiliki paman yang juga menjadi penguasa di
Tlemecen bernama Yahya Ibnu Yughan al-Shanhaji.

Saat Ibnu Arabi kecil, kondisi spanyol sedang tidak menentu, banyak sekali
pemberontakan terjadi disana, pemberontakan yang dilakukan oleh tentara Kristen yang
mereka menyebut diri mereka dengan Reconquista (Penakluk) terhadap dinasti muslim
yang berkuasa pada wilayah tersebut. Namun kondisi ini tidak terlalu berdampak pada
diri Ibnu Arabi, sebab ia termasuk bagian dari keluarga terpandang sehingga tidak

mengalami dampak dari kondisi yang tidak menentu.

Page | 430



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

Ibnu Arabi dalam kehidupannya dapat dipetakan menjadi tiga fase yang mencakup
fase pra sufi, fase pertaubatan dan pembentukan jati diri, dan fase mengajar. Kehidupan
yang serba kecukupan dalam diri Ibnu Arabi mengawali kehidupan di fase pertama,
hidup sebagai keluarga pejabat yang bergelimang harta ia alami hingga umur 20 tahun.
Namun pada saat usianya beranjak dua puluh ia justru cenderung untuk menggeluti dunia
tasawuf. Maka pada saat itulah ia bertobat dan mulai meninggalkan atribut sosialnya, dan
disinilah dimulainya fase kedua dari kehidupannya.

Setelah Ibnu Arabi menggeluti ilmu tasawuf, maka banyak orang yang kemudian
mengenalnya baik di kalangan ulama ataupun kalangan peneliti, sebab itu Ibnu Arabi
menjadi populer baik dimasa hidupnya bahkan dimasa jauh dari masa hidupnya
dikarenakan dua hal yakni secara intrinsik Ibnu Arabi seorang ulama yang sangat jenius
dalam hal keilmuan dan spiritualitas sehingga tak heran banyak yang kagum dan
menjadikannya sebagai panutan. Juga Ibnu Arabi menjadi populer dikarenakan sosoknya
yang cukup kontroversial terutama terkait dengan ajaran-ajaranya yang bisa dikatakan
anti mainstream dengan doktrin-doktrin agama pada umumnya. Hal ini dapat dilihat dari
mulai proses hijrahnya menjadi seorang sufi hingga masa kematangan pemikirannya
dibuktikan dengan sangat produktif didalam menghasilkan karya-karya yang cukup
fenomenal.

Hal yang paling menarik dalam diri Ibnu Arabi adalah semenjak ia hijrah dan
menjalani kehidupan sebagai seorang sufi, Ibnu Arabi sering mengunjungi kota — kota
besar islam, tentu dengan tujuan untuk mencari ilmu dan berdiskusi dengan ulama —
ulama yang lain, dari perjalanan ini Ibnu Arabi banyak bertemu para ulama-ulama, baik
ulama tasawuf, kalam, bahkan para filosof Islam pada masa itu. Sehingga tidak heran
Ibnu Arabi memiliki cukup banyak guru-guru dan sahabat-sahabat terutama dari
kalangan sufi.

Dari sekian banyak perjalanan dan kota yang Ibnu Arabi kunjungi, ada perjalanan
yang paling mengesankan, yaitu ketika berkunjung ke kota Makkah pada 598 H atau
1202 M. Dimana ia bermimpi untuk pertama kalinya dinobatkan sebagai pewaris Nabi
Muhammad, pewaris dalam hal hikmah dari ajaran-ajaran Nabi Muhammad dan
kewaliannya. Ia mendapat apa yang disebut sebagai Haqigah Muhammadiyyah (Hakikat
Muhammad) yang menjadi sumber kewalian dari dulu hingga sekarang. Dan juga dari

mimpi tersebut mendapatkan amanat untuk menyebarluaskan ajaran Nabi. Juga di kota

Page | 431



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

ini pula, ada hal yang menjadi inspirasi Ibnu Arabi untuk menulis sebuah karya,
berdasarkan ilham yang ia dapat maka beliau menuliskan sebuah karya yang kemudian
menjadi karya terbesarnya yakni Al-Futuhat Al-Makiyyah (Pencerahan-pencerahan
Mekkah).

3. Metafisika Tafsir Ibnu Arabi

Sebagaimana yang diungkapkan oleh pemikir barat, bahwa Ibnu Arabi dalam
berbicara tentang ketuhanan maka termasuk dalam bagian pemikiran panenteisme, dia
mengistilahkannya dengan wahdatul wujud. Wahdatul wujud yang tersusun dari dua kata
yaitu wahdat dan wujud, wahdat yang berati kesatuan, sedangkan wujud yang berati yang
ada atau yang menjumpai. Bilamana wujud diartikan dengan menjumpai maka maksud
wahdatul wujud menjadi sama dengan wahdatul syuhud, yang dalam ilmu tasawuf
memiliki arti bahwa satunya yang disaksikan ketika terjadi keterbukaan mata batin, nah
maksud daripada yang dijumpai atau disaksikan adalah Tuhan atau penampakan Tuhan.

Istilah Wahdatul Wujud memang pertama kali diperkenalkan oleh Ibnu Arabi yang
kemudian diikuti oleh para pengikutnya, seperti: Shadr Ad Din Al Qunyawi, Muayyad
Ad Din Al Jandi, Sa’ad Ad Din Al Farghani, Abd Ar Razaq Al Kasyani, Daud Al
Qaishari, Abd Rahman Al Jami dan lain sebagainya. Istilah wahdatul wujud dapat
dirumuskan dari apa yang pernah diucapkan sendiri oleh Ibnu Arabi:

Semuanya dalah milik Allah, semuanya ada dengan Allah, dan semuanya itu
adalah Allah
4o el Gl Al o

Maha suci Tuhan yang telah menciptakan segala sesuatu, sedangkan dia adalah

‘ain dari segala sesuat itu.

Nampaknya para pengikt Ibnu Arabi beragam dalam memahami dua kalimat yang
diucapkan oleh Ibnu Arabi, terhadap ungkapan yang pertama, memiliki dua pemahaman
yang berbeda;

1. Bahwa semua alam adalah milik Allah, berwujud dengan wujud Allah, dan
segenap alam itu adalah Tajalli (penampakan tidak langsung atau pantulan)

Allah, tapi bukan Allah.

Page | 432



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

2. Bahwa semua alam adalah milik Allah, berwujud dengan wujud Allah, dan

segenap alam itu adalah Allah. Jadi alam dan Allah adalah dua sebutan yang

mengacu pada satu diri.

Sedangkan terhadap ungkapan yang kedua juga memiliki dua pemahaman yang

berbeda, diantaranya;

1.

Tuhan adalah diri alam itu sendiri, atau diri alam itu sendiri adalah Tuhan.
Sehingga Tuhan dan alam dua sebutan untuk satu diri.

Tuhan adalah ‘ain (prototip, pola dasar) bagi alam, alam itu memiliki bentuk
atau sifat — sifat seperti bentuk atau sifat — sifat Tuhan, dengan catatan alam
tidak sempurna, sedang Tuhan maha sempurna. Jadi, Tuhan bukan alam, alam

juga bukan Tuhan.

Para sarjana tasawuf memahami wahdatul wujud Ibnu Arabi sebagai berikut;

sejatinya wujud itu hanya satu, tidak banyak. Wujud yang satu itu adalah wujud yang ada

dengan sendirinya bukan karena adanya wujud yang lain atau bergantung kepada wujud

yang lain, dan wujud yang seperti ini maka diistilakan dengan wujud yang hakiki. Wujud

yang hakiki itu memiliki maksud sebagai berikut;

1.

Wujud hakiki itu adalah wujud mutlak, tanpa terikat dengan sifat — sifat
maupun nama — nama, dalam faham Plotinus itu seperti “yang Esa”. Dan
hakikat dalam wujud mutlak itu tidak bisa dibayangkan oleh fikiran, tidak bisa
diterangkan, dan tidak bisa digambarkan dengan ungkapan —ungkapan positif.
Wujud ini hanya bisa digambarkan dengan ungkapan — ungkapan negatif.
Misalkan: ia tidak seperti ini, tidak seperti itu. Sederhananya adalah bahwa
yang dimaksud dengan wujud hakiki itu adalah transenden, yang maha ghaib
dan sama sekali tidak sama dengan apa yang dibayangkan oleh fikiran
manusia. Ibnu Arabi mengistilahkan wujud ini seperti; al a 'ma (kebutaan), al
Nugthah (titik), markaz al dairah (pusat lingkaran), dan lain sebagainya.

Wujud hakiki yaitu wujud yang tidak mutlak, dan wujud ini terkait dengan
sifat — sifat dan nama — nama, wujud ini menggambarkan ‘ain (hakikat,
identitas, kepribadian, tipe atau bentuk) wujud hakiki itu. Wujud ini
dinamakan dengan wujud ber-tajalli, ber-ta’ayyun, atau menyatakan diri

melalui nama — nama dan sifat — sifat. Dengan kata lain bahwa wujud ini

Page | 433



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

memiliki idenitas karena memiliki nama dan sifat, misalkan; Asmaul Husna
nama yang indah, dengan nama — nama tersebut didalamnya sudah termasuk

nama dan sifatnya Allah.

Lalu pertanyaannya adalah bagaimana alam dan mahluk diadakan? Dalam
pandangan wahdatul wujud bahwa keduanya sejatinya tidak berwujud dengan dirinya
sendiri, akantetapi keberadaannya karena adanya wujud Tuhan yang dipinjamkan
terhadap alam. Sehingga wujud alam itu bukan wujud hakiki melainkan wujud pinjaman,
keberadaan alam dikarenakan adanya wujud Tuhan dan akan bergantung selalu dengan
wujud Tuhan. Dan adanya alam ini bukan (wajib) karena dirinya sendiri, melainkan
(wajib) karena adanya keberadaan yang lainnya yaitu Allah.

Sebagaimana penulis sampaikan di awal, tidak semua menyambut baik dengan
kehadiran pemikiran Ibnu Arabi ini, disamping memilki dukungan yang banyak dari para
pengikutnya terutama di kalangan sufi, juga banyak ulama yang menentang atas
pemikiran wahdatul wujudnya, terutama dari golongan ulama syariah. Alasan utamanya
adalah sebagaimana ungkapan — ungkapan baik dari Ibnu Arabi sendiri yang sudah
dijelaskan diatas, juga para pengikutnya. Dan oleh para penentangnya maka ini diyakini
akan menimbulkan kesesatan dan kekufuran, terlebih ketika dalam pendapatnya Ibnu
Arabi yang dikatakan bahwa Tuhan dan alam adalah dua sebutan untuk satu diri, dan
tentu yang demikian bertentangan dengan ajaran islam, sebab bagaimana mungkin Allah
dipersamakan dengan mahluknya.

Mengaplikasikan pemikiran wahdatul wujud memang tidak mudah yang
dibayangkan, sehingga para pengikut Ibnu Arab banyak menggunakan kreatifitas sendiri
dalam rangka memahami pemikiran tersebut. Misalkan ada yang kemudian untuk
memahami pemikiran ini dengan menggambarkan kesatuan wujud Tuhan dengan alam
itu seperti kesatuan lautan tak berpantai dengan gumpalan — gumpalan es, Tuhan
digambakan dengan lautan tak berpantai, sementara alam digambarkan dengan gumpalan
— gumpalan es, dengan ilustrasi seperti ini, disamping ingin menggambarkan bahwa
wujud Tuhan dengan alam merupakan satu kesatuan, juga menggambarkan bahwa wujud
alam ini berasal dari wujud Tuhan atau wujudnya gumpan — gumpalan es berasal dari air

lautan, sekalipun asal keduanya sama namun bentuk dari keduanya tidak sama.

Page | 434



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

Rumitnya pemahaman ini tidak menjadikan semua pengikutnya dapat memahami
dengan mudah, akibatnya banyak pengikut dari Ibnu Arabi yang terperangkap dengan
pemahaman yang keliru dan aneh, misalnya saja ada yang mengatakan bahwa dirinya
adalah Tuhan, karena mereka meyakini bahwa wujudnya ini berasal dari wujud Tuhan.
Barangkali yang kemudian banyak beredar di kalangan ummat islam bahwa teori
wahdatul wujud itu sebagai bentuk pengakuan bahwa dirinya adalah Tuhan karena
wujudnya merupakan wujud daripada Tuhan. Mereka tidak menyadari bahwa yang
menjadi penentu itu bukan asal, akantetapi bentuk yang diperoleh. Tuhan hanya memberi
setitik wujudnya terhadap bentuk alam, maka itulah wujud alam bukan wujud Tuhan.
Atau misalkan wujud Tuhan dalam bentuk kucing, maka itu kucing bukan Tuhan, wujud
Tuhan dalam bentuk manusia, maka itu manusia bukan Tuhan.

Yang harus kita fahami bahwa, asal atau latar belakang dari wujud itu bukanlah
yang menentukan, akantetapi hasillah yang menjadi tolak ukur. Misalkan ada beberapa
siswa dari latar belakang sekolah yang sama dan kelas yang sama, begitu selesai sekolah
ada yang melanjutkan kuliah hingga selesai S1, ada juga yang selesai hingga S3, dan ada
juga yang tidak melanjutkan kuliah, maka janganlah kita membanggakan asal, akantetapi
yang perlu dibanggakan adalah hasil yang diperoleh.

Salah satu gagasan dibalik pemikiran wahdatul wujud, adalah menghubungkan
antara al-Haq (Kebenaran) dan al-Khalq (Makhluk), yang pertama kali dijelaskan oleh
Ibnu Arabi. Maksudnya adalah bahwa al-Haq sebagai hakikat dari segala fenomena dan
al-Khalq sebagai manifestasi dari hakikat tersebut. Dan keduanya antara al-Haq dengan
al-Khalq merupakan dua sisi dari satu keberadaan, yaitu Tuhan, yang dikenal sebagai al-
Haq sisi pertama dan al-Khalq sebagai sisi yang lain, realitas dan manifestasi, atau
kesatuan dan keberagaman. Ibnu Arabi juga memperkenalkan pemahaman tentang al-
batin (yang tak kasat mata) dan al-zahir (yang tampak), serta konsep tanzih
(ketidakterbandingan Tuhan) dan tasybih (keserupaan Tuhan dengan makhluk).

Kesatuan eksistensi yang digagas oleh Ibnu Arabi sebelum mengalami
perkembangan, sejatinya jauh sebelum itu sudah ada pemikiran mistis serupa. Dan apa
yang dilakukan Ibnu Arabi disebut — sebut terinspirasi dan dipengaruhi oleh ajaran sufi
besar sebelumnya, terutama Husain Ibnu Mansur al-Hallaj, atau yang dikenal dengan Al
Hallaj. Al Hallaj mengatakan bahwa Tuhan memiliki dua kualitas mendasar, yang

kemudian menjadi dasar bagi teori mistiknya yang dikenal sebagai Hulul. Konsep Hulul

Page | 435



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

menyatakan bahwa dua aspek lahut (keilahian) dan nasut (kemakhlukan) berpadu dalam
satu tubuh. Namun, ajaran ini mendapat banyak penolakan dan kritik, hingga akhirnya
Al-Hallaj dihukum mati karena pemikirannya (Harun Nasution, 1992).

Banyak peneliti yang sudah mengkaji tentang pemikiran Ibnu Arabi dengan
Wahdat Al Wujud, dan yang dilakukan para peneliti tersebut tidak ada sesuatu yang baru,

sebab kebanyakan diantara mereka lebih fokus pada aspek mistik dan spiritualnya.

KESIMPULAN DAN SARAN

Hal yang paling mendasar dalam Filsafat [lmu adalah Metafisika, Metafisika memang
berada diluar pengalaman manusia, sebab Metafisika adalah dibalik yang nyata. Dalam
pemahaman atau pemikiran ontology kita diperkenalkan dengan beberapa pandangan pokok
pemikiran seperti monoisme, dualisme, pluralisme, nikhilisme, dan agnotisisme.

Apabila kita perhatikan bahwa, Metafisika fisika dan metafisika tafsir Ibn ‘Arabi,
keduanya menunjukkan bahwa pencarian manusia akan hakikat realitas bersifat universal.
Meskipun keduanya lahir dari metodologi yang berbeda, namun keduanya menyepakati bahwa
realitas itu tidak hanya berhenti pada yang nampak. Menurut pandangan Ibnu Arabi bahwa
Allah ini sebagai Wujud Mutlaq, yang adanya tidak butuh ada yang mengadakan, sementara
bagi mahluknya bahwa mahluknya ini merupakan Wujud yang tidak Mutlak, sekalipun
mendapatkan setitik dari Wujudnya Allah, akantetapi Mahluknya itu kewujudannya
bergantung pada Wujud Mutlaq.

Ada perbedaan antara Metafisika Fisika dan Metafisika menurut Ibnu Arabi. Apabila
metafisika fisika untuk memperoleh pengetahuan bersumber dari refleksi Ilmiah, sementara
Metafisika Ibnu Arabi bersumber dari wahyu dan pengalaman spiritual. Kemudian metodologi
keduanya yang digunakan juga tidak sama, misalkan Metafisika Fisika menggunakan
matematika dan eksperimen, berbeda dengan Metafisika Ibnu Arabi dengan menggunakan
simbol, intuisi dan juga kasyf. Dan yang paling penting adalah keduanya memiliki tujuan yang
sangat berbeda, misalkan Metafisika Fisika tujuannya adalah memahami alam semesta,

sementara Metafisika Ibnu Arabi tujuannya mengenal Tuhan lebih dekat.

DAFTAR PUSTAKA

Afifi, AE. (1989). A Mystical of Muhyi al Din Ibnu Arabi. Gaya Media Pratama: Jakarta

Al-Fayadl, Mustafa. (2012). Teologi Negatif Ibnu Arabi: Kritik Metafisika Ketuhanan.
Yogyakarta: LkiS.

Page | 436



Inovasi Pendidikan Nusantara Vol 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn Januari 2026

Al Ghanimi, Abu al Wafa. (1985). Madkhal ila al Tashawwuf al Islam. Terjemahan oleh AR
Ustmani. Pustaka: Bandung.

Ali, Yunasril. (1997). Manusia Citra Ilahi: Pengembangan Konsep Insan Kamil Ibnu ‘arabi
Oleh Al- Jilli. Paramadina : Jakarta.

Arabi, Ibnu. (1980). Fushush al Hikam. Dar al Kitab al Arabi: Bairut.

Bagus, Lorens. (1991). Metafisika. Gramedia Pustaka Utama: Jakarta.

Bakker, Anton. (1992). Ontologi Metafisika Umum;Filsafat Pengadaan Dasar-Dasar
Kenyataan. Kanisius: Yogyakarta

Dahlan, Abdul Aziz. (2012). Teologi, Filsafat, Tasawuf dalam Islam. Jakarta: Ushul Press.

Noer, Kautsar Azhari. (1995). Ibnu Arabi, Wahdatul Wujud dalam Perdebatan. Jakarta:

Paramadina.

Page | 437



