
Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 425 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

METAFISIKA FILSAFAT DAN METAFISIKA DALAM TAFSIR IBNU ARABI 

Muhammad Zidni Ilman1 

1Universitas Perguruan Tinggi Ilmu Al Qur'an (PTIQ) Jakarta 

Email: dosen01181@unpam.ac.id         

    

Abstrak: Metafisika, adalah salah satu cabang filsafat, yaitu yang membahas tentang segala 

sesuatu yang bersifat fundamental. Metafisika fisika itu muncul karena adanya refleksi filosofis 

atas temuan-temuan fisika modern—khususnya fisika kuantum dan kosmologi—mereka 

memunculkan berbagai macam pertanyaan tentang hakikat realitas, ruang, waktu, kausalitas, 

dan keberadaan. Sementara itu, apabila kita mendengar Ibnu Arabi, maka kita akan terbawa 

terhadap ramainya manusia yang mengatakan bahwa ia adalah seorang sufi yang cukup 

fenomenal sekalius kontroversial. Ia seorang sufi yang memiliki kedalaman intelektual, 

spiritual yang sangat mumpuni dan juga memiliki pemikiran yang agak berbeda dengan para 

sufi pada masanya. Pemikiran yang sering ia bahas ialah terkait dengan persoalan ketuhanan, 

teori yang seolah menjadi bagiam melekat dalam dirinya yaitu konsep wahdat al wujud. Konsep 

tersebut ia maksudkan sebagai peng-esaan atas wujud Tuhan. Tentu bukan hanya sebatas teori 

semata, ini berangkat dari pengalaman spiritual beliau, sehingga sangat mempengaruhi 

bagaimana beliau melakukan penafsiran terhadap Al Qur’an dengan secara esoteris (batin) Al-

Qur’an,  yaitu menekankan kesatuan wujud (wahdat al-wujud).  Penelitian ini ditulis dengan 

menggunakan metodologi  kepustakaan (library research) yaitu mengumpulkan data dari 

berbagai sumber literatur. Setelah data yang ada terkumpul, untuk memperoleh kesimpulan 

yang tepat maka penulis menerapkan metode deskriptif-analitis. Penelitian ini bertujuan untuk 

mengkaji dan membandingkan konsep yang ada pada metafisika dalam fisika dengan 

metafisika tafsir Ibnu ‘Arabi, agar kita mampu memahami persamaan dan perbedaan dari 

keduanya tentang hakikat realitas, wujud, dan keberadaan. 

Kata Kunci: Metafisika, Wahdatul Wujud, Ibnuu ‘Arabi 

Abstract: Metaphysics is one branch of philosophy that deals with all matters of a fundamental 

nature. Physical metaphysics emerged as a result of philosophical reflections on the 

discoveries of modern physics—particularly quantum physics and cosmology—which have 

raised various kinds of questions concerning the nature of reality, space, time, causality, and 

existence. Meanwhile, when we hear the name Ibnu ‘Arabi, we are often drawn into the 

widespread discourse portraying him as a Sufi who is both highly phenomenal and 

controversial. He was a Sufi with profound intellectual and spiritual depth and possessed ideas 

that differed somewhat from those of other Sufis of his time. His thought frequently addressed 

theological issues, with a theory that became closely associated with him, namely the concept 

of wahdat al-wujūd. This concept refers to the affirmation of the oneness of God’s existence. 

This idea is not merely theoretical; rather, it is rooted in his spiritual experiences, which 

greatly influenced the way he interpreted the Qur’an esoterically (bāṭin), emphasizing the unity 

of existence (wahdat al-wujūd). This research is conducted using a library research 

mailto:dosen01181@unpam.ac.id


Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 426 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

methodology to collect data from various literary sources. After the data are gathered, a 

descriptive-analytical method is applied to arrive at accurate conclusions. The purpose of this 

study is to examine and compare the concepts found in metaphysics within physics and the 

metaphysical interpretation of Ibnu ‘Arabi, in order to understand the similarities and 

differences between the two regarding the nature of reality, being, and existence. 

Keywords: Metaphysics, Wahdatul Wujud, Ibnu ‘Arabi. 

 

PENDAHULUAN 

Metafisika merupakan kajian yang sangat mendasar kaitannya dengan filsafat, sehingga 

tidak heran dalam filsafat sebagai sebuah disiplin ilmu yang banyak mengkritisi tentang segala 

sesuatu di alam semesta, menempatkan metafisika ini sebagai kajian yang paling pokok. Salah 

satu tokoh utama filsafat Barat modern yaitu René Descartes mengatakan bahwa metafisika 

merupakan akar dari pohon ilmu pengetahuan, dimana batangnya adalah fisika, sementara 

cabang-cabangnya mewakili disiplin ilmu lainnya (Kennick, 1966).  

Metafisika (pengetahuan mistik) adalah sebuah pengetahuan supra-rasional yang fokus 

obyek pembahasannya yaitu terhadap sesuatu yang supra-rasional. Dewasa ini banyak 

pendapat yang membawa kepada perubahan besar terhadap pola pikir manusia dan masyarakat 

modern, yaitu dengan mendasarkan dirinya pada dua hal dalam filsafat, yaitu filsafat 

rasionalisme dan empirisme, sehingga segala sesuatu yang dianggap nyata yang realistis maka 

dikatakan sebagai sesuatu yang empirik, atau dapat dipikirkan secara rasional. Dan diluar 

semua itu, maka dipandang dan diyakini sebagai sesuatu yang tidak nyata. 

Tidak bisa dibantahkan apabila kita melihat secara historis, fakta bahwa filsafat berakar 

dari metafisika. Pertanyaan-pertanyaan yang sering muncul  seperti bagaimana munculnya 

alam semesta, bagaimana sifat alam semesta, apa hakikat daripada realitas, jiwa, dan tubuh, 

dan bagaimana kaitannya antara jiwa dan tubuh, ini adalah pertanyaan – pertanyaan standar 

yang mendorong keingintahuan daripada manusia, sehingga mendorong manusia untuk 

mencari jawabannya sendiri (James Iverach, 1995). Segala  upaya yang dilakukan oleh 

manusia dalam mencari jawaban dari apa yang mereka tanyakan, sehingga muncul beragam 

jawaban yang terkadang tidak hanya saling melengkapi satu sama lain, tetapi juga terkadang 

saling bertentangan satu sama lain. Dari rasa keingintahuan masyarakat tentang pertanyaan – 

pertanyaan diatas maka metafisika seringnya dipertemukan dengan epistemologi (Alferd Cyril 

Ewing, 1962).  



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 427 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

Dalam Islam, serangkaian aktifitas manusia maka erat kaitannya dengan Tuhan, dan 

semuanya memiliki orientasi yang sangat kuat terhadap Tuhan. Sehingga apabila kita berbicara 

tentang Tuhan, maka Tuhan dipandang sebagai entitas absolut dalam kajian metafisika. Dan 

pembahasan yang paling utama bagi pra filsuf muslim adalah tentang teori keberadaan 

(wujud). Di antara kajian yang menjadi bagian daripada kajian metafisika, maka persoalan 

wujud yang paling banyak mendapat perhatian daripada filosofis, dan secara historis juga harus 

kita akui bahwa persoalan wujud banyak mendapatkan perdebatan filosofis, hampir semua 

filosofis klasik sudah membahas tentang ini semenjak Aristoteles. 

Dalam kaitannya dengan filosofis atau teolog muslim, maka Ibnu Arabi memiliki 

pendekatan yang berbeda diantara filsuf Muslim lainnya, baik yang hidup sezaman dengannya 

ataupun para pendahulunya, seperti Ibnu Rusyd (Averroes), Ibnu Sina, al-Kindi, dan Ibnu 

Thufail. Sehingga apabila kita baca dan fahami dalam karya - karyanya, maka Ibnu Arabi 

jarang sekali meyebut nama -  nama mereka (Filsuf Muslim), kecuali Ibnu Rusyd. Ini 

menunjukkan ada yang ingin disampaikan Ibnu Arabi yaitu ada perbedaan cara pandang beliau 

dari filsuf lainnya dalam merumuskan gagasan tentang ketuhanan. 

Ibnu Arabi adalah seorang filsuf muslim yang sangat fenomenal, juga sekaligus memiliki 

label filsuf yang sangat kontroversial. Ia yang dijuluki Syeikhul Akbar disamping 

mendapatkan pujian, sanjungan, pengakuan atas kecerdasannya juga pada saat bersamaan 

mendapatkan cercaan, kritikan, bahkan diklaimnya kafir dari orang yang tidak setuju terhadap 

pemikirannya. Beberapa pemikirannya yang dianggap menyimpang dan bertentangan dengan 

pemikiran mainstream ialah pemikiran beliau tentang ketuhanan, yang diistilahkan dengan  

wahdat al-wujud atau kesatuan wujud. 

Pemikiran beliau, bagi para peneliti barat (orientalis) seringkali dilabeli dengan istilah 

panenteisme, monisme. Panenteisme yaitu sebuah pemikiran yang menganggap bahwa Tuhan 

dan alam semesta ini adalah satu dalam kesatuan wujud. Sehingga bagi para peneliti barat, 

berbicara tentang pemikiran Ibnu Arabi bahwa Tuhan dapat diserupakan dengan sesuatu yang 

bersifat materil dan lepas dari dimensi transendennya. Pada sisi lain ada ulama yang tidak 

sependapat dengan apa yang disampaikan oleh Ibnu Arabi serta berselisih pemikiran dengan 

Ibnu Arabi, bahkan menganggap bahwa Ibnu Arabi sudah keluar dari ajaran Islam yang lurus, 

sebab telah menyamakan antara Allah dengan mahluk-Nya. Meski begitu tidak sedikit pula 

yang melakukan pembelaan atas anggapan dan klaim tersebut. Hal itu dilakukan baik oleh para 

pemikir barat maupun oleh ulama yang mengagumi pemikirannya. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 428 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

Bagi para pembelanya, mereka menolak anggapan para orientalis yang mengatakan 

bahwa Ibnu Arabi dalam persoalan ketuhanan menganut pemikiran panenteisme atau 

monisme. Mengapa demikian? Sebab nampaknya para orientalis menghilangkan pendapat 

syeikhul Akbar dalam persoalan ketuhanan, bagaimana ketika berbicara soal ketuhanan maka 

pada sisi yang lain ia membedakan dimensi ketuhanan kedalam dua dimensi, pertama Tuhan 

dilihat dari sisi tanzih atau dimensi transenden dan dimensi tasybih atau imanen. 

Sejatinya sudah banyak yang mengkaji pemikiran metafisika Ibnu Arabi, akantetapi 

kebanyakan dari para pengkaji memilih fokus pembahasannya pada aspek sufistik dan 

spiritual, misalnya yang pernah dilakukan oleh Toshishiko Izutsu (Sufism and Taoism, 1983) 

atau juga yang pernah dilakukan oleh William C. Chittick (The Sufi Path of Knowledge, 1989). 

Namun penelitian – penelitian yang mereka lakukan hanya penekanan apa yang pernah dialami 

secara mistis oleh Ibnu Arabi, sehingga menginterpretasikan hasil pengalaman mistisnya 

sebagai rumusan dari munculnya pemikiran seperti wahdat al-wujud dan tajalli. 

METODE PENELITIAN 

Dalam melakukan penelitian, maka penulis menggunakan metodologi  kepustakaan 

(library research) yaitu dengan mengumpulkan berbagai referensi untuk menggali data yang 

diperlukan dari berbagai sumber tertulis. Sumber-sumber tersebut mencakup buku teks atau 

terjemahan baik klasik ataupun kontemporer, jurnal, laporan penelitian, tulisan ilmiah, serta 

referensi kepustakaan lainnya yang relevan. Selain itu, penelitian ini menerapkan pendekatan 

kualitatif. Setelah data terkumpul, penulis menggunakan metode deskriptif-analisis guna 

memperoleh kesimpulan yang akurat. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Definisi Metafisika 

Metafisika secara bahasa berasal dari bahasa Yunani, yaitu yang tersusun dari dua 

kata yaitu meta dan fisika. Meta berarti sesudah, selain, atau dibalik. Sementara fisika itu 

artinya nyata, atau alam fisik. Metafisika berarti sesudah, dibalik yang nyata. Dengan 

kata lain, metafisika adalah cabang filsafat yang membicarakan tentang hal-hal yang 

berada dibalik sesuatu yang nyata. Istilah metafisika dulunya digunakan untuk 

menggambarkan gagasan seputar hal-hal dibalik fenomena fisik, (Harus Hadiwijono, 

1992). Metafisika didalam bahasa Arab seringnya diistilahkan dengan مابعد الطبيعة    (baca: 

Ma ba’da Ath – Thabi’ah) apa-apa yang ada di balik realitas yang tampak. Ilmuwan 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 429 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

banyak berbicara tentang metafisika, misalnya menurut Rappar, filsafat dipahami sebagai 

pembahasan filosofis yang komprehensif tentang semua realitas atau segala sesuatu yang 

ada,  (rappar, 1996). Sedangkan menurut Dardiri (1986) metafisika dipahami dalam 

beberapa pengertian: 

a. Suatu usaha untuk memperoleh suatu penjelasan yang benar tentang 

kenyataan. 

b. Studi tentang sifat dasar kenyataan dalam aspeknya yang paling umum sejauh 

hal itu dapat kita capai. 

c. Studi tentang kenyataan yang terdalam dari semua hal. 

d. Suatu usaha intelektual yang sungguh-sungguh untuk melukiskan sifat-sifat 

umum dari kenyataan. 

e. Teori tentang sifat dasar dan struktur dari kenyataan. 

Pengertian secara umum, Mistik adalah suatu pengetahuan yang tidak rasional. Dan 

apabila dikaitkan dengan ilmu agama maka maknanya adalah  pengetahuan ( ajaran atau 

keyakinan ) tentang Tuhan yang didapat dengan perantara perenungan, meditasi atau 

latihan spiritual, bebas dari ketergantungan pada indera dan rasional 

Sebagaimana dikatakan sebelumnya bahwa Metafisika merupakan bagian daripada 

filsafat, yaitu yang membicarakan tentang hal-hal yang sangat  mendasar yang berada di 

luar pengalaman manusia. Apabila dilihat dari segi filsafat secara keseluruhan, maka 

Metafisika (Mistik) adalah ilmu yang memikirkan hakikat di balik alam nyata. Hakikat 

daripada Metafisika itu adalah membicarakan segala sesuatu dari alam nyata tanpa 

dibatasi pada sesuatu yang dapat diserap oleh pancaindra. 

Aristoteles menyinggung masalah metafisika dalam karyanya tentang filsafat 

pertama, yang berisi hal-hal yang bersifat ghaib. Menurutnya, ilmu metafisika termasuk 

cabang filsafat teoretis yang membahas masalah hakikat segala sesuatu, sehingga ilmu 

metafisika menjadi inti filsafat. 

Studi tentang apa yang ada sebagai sesuatu yang ada (being qua being) merupakan 

subjek metafisika atau salah satu sub bidang filsafat. Para filsuf memperhatikan 

metafisika sebagai topic karena ini merupakan isu yang sangat mendasar. Para pemikir 

skolastik mengaitkan signifikansi ilmu eksistensi dengan metafisika, yang muncul 

setelah dan melampaui fisika. Kata "setelah" dalam konteks ini tidak merujuk pada 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 430 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

waktu, melainkan pada abstraksi ketiga, yang muncul setelah matematika dan fisika, 

tempat objek metafisika berada. Demikian pula, istilah "melampaui" tidak merujuk pada 

komponen geografis; melainkan, ini menunjukkan bahwa metafisika melampaui 

abstraksi lain dan menempati tempat tertinggi di antara semua aktivitas abstraksi karena 

menempati derajat abstraksi terakhir. Frasa ini menunjuk pada bagian filsafat yang harus 

diajarkan setelah fisika. 

Paling tidak, istilah metafisika telah ada sejak abad ketiga Masehi (Anton Bakker, 

1992). Dalam Islam, metafisika merupakan masalah utama sebagai landasan 

epistemologi. Karena seluruh orientasi kehidupan manusia selalu menuju kepada Tuhan. 

Sebagai wujud yang mutlak, Tuhan merupakan teka-teki filosofis dalam kajian filsafat 

Islam. Perdebatan para pemikir Muslim berkisar pada masalah keberadaan. Menurut al-

Kindi, metafisika adalah penggunaan akal untuk membantah atau menunjukkan 

keberadaan Tuhan. Ia membedakan antara dua penafsiran metafisika: metafisika khusus, 

yang merujuk pada keberadaan sebagai Yang Ilahi, khususnya Tuhan Yang Esa, dan 

metafisika umum (ada sebagai yang ada atau makhluk). 

2. Biografi Ibnu Arabi 

Ibnu Arabi lahir di Murcia Spanyol pada tanggal 17 Ramadan 560 H atau bertepatan 

dengan 28 Juli 1165 M. nama lengkapnya adalah Muhammad Ibnu Ali Ibnu Muhammad 

al-Hatimi. Ia sering disebut sebagai Syaikh al-Akbar atau Sang Mahaguru dan Muhyi al-

Din atau Sang Penghidup Agama. Berdasarkan latar belakang keluarganya, Ibnu Arabi 

lebih dikenal dengan keluarga pejabat pemerintahan dibandingkan dengan keluarga sufi. 

Sebab ayahnya yaitu Ali merupaakan pejabat pemerintahan mucia, sedangkan kalau dari 

silsilah jalur ibu, maka Ibnu Arabi memiliki paman yang juga menjadi penguasa di 

Tlemecen bernama Yahya Ibnu Yughan al-Shanhaji. 

Saat Ibnu Arabi kecil, kondisi spanyol sedang tidak menentu, banyak sekali 

pemberontakan terjadi disana, pemberontakan yang dilakukan oleh tentara Kristen yang 

mereka menyebut diri mereka dengan Reconquista (Penakluk) terhadap dinasti muslim 

yang berkuasa pada wilayah tersebut. Namun kondisi ini tidak terlalu berdampak pada 

diri Ibnu Arabi, sebab ia termasuk bagian dari keluarga terpandang sehingga tidak 

mengalami dampak dari kondisi yang tidak menentu.  



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 431 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

Ibnu Arabi dalam kehidupannya dapat dipetakan menjadi tiga fase yang mencakup 

fase pra sufi, fase pertaubatan dan pembentukan jati diri, dan fase mengajar. Kehidupan 

yang serba kecukupan dalam diri Ibnu Arabi mengawali kehidupan di fase pertama, 

hidup sebagai keluarga pejabat yang bergelimang harta ia alami hingga umur 20 tahun. 

Namun pada saat usianya beranjak dua puluh ia justru cenderung untuk menggeluti dunia 

tasawuf. Maka pada saat itulah ia bertobat dan mulai meninggalkan atribut sosialnya, dan 

disinilah dimulainya fase kedua dari kehidupannya. 

Setelah Ibnu Arabi menggeluti ilmu tasawuf, maka banyak orang yang kemudian 

mengenalnya baik di kalangan ulama ataupun kalangan peneliti, sebab itu Ibnu Arabi 

menjadi populer baik dimasa hidupnya bahkan dimasa jauh dari masa hidupnya 

dikarenakan dua hal yakni secara intrinsik Ibnu Arabi seorang ulama yang sangat  jenius 

dalam hal keilmuan dan spiritualitas sehingga tak heran banyak yang kagum dan 

menjadikannya sebagai panutan. Juga Ibnu Arabi menjadi populer dikarenakan sosoknya 

yang cukup kontroversial terutama terkait dengan ajaran-ajaranya yang bisa dikatakan 

anti mainstream dengan doktrin-doktrin agama pada umumnya. Hal ini dapat dilihat dari 

mulai proses hijrahnya menjadi seorang sufi hingga masa kematangan pemikirannya 

dibuktikan dengan sangat produktif didalam menghasilkan karya-karya yang cukup 

fenomenal. 

Hal yang paling menarik dalam diri Ibnu Arabi adalah semenjak ia hijrah dan 

menjalani kehidupan sebagai seorang sufi, Ibnu Arabi sering mengunjungi kota – kota 

besar islam, tentu dengan tujuan untuk mencari ilmu dan berdiskusi dengan ulama – 

ulama yang lain, dari perjalanan ini Ibnu Arabi banyak bertemu para ulama-ulama, baik 

ulama tasawuf, kalam, bahkan para filosof Islam pada masa itu. Sehingga tidak heran 

Ibnu Arabi memiliki cukup banyak guru-guru dan sahabat-sahabat terutama dari 

kalangan sufi.  

Dari sekian banyak perjalanan dan kota yang Ibnu Arabi kunjungi, ada perjalanan 

yang paling mengesankan, yaitu ketika berkunjung ke kota Makkah pada 598 H atau 

1202 M. Dimana ia bermimpi untuk pertama kalinya dinobatkan sebagai pewaris Nabi 

Muhammad, pewaris dalam hal hikmah dari ajaran-ajaran Nabi Muhammad dan 

kewaliannya. Ia mendapat apa yang disebut sebagai Haqiqah Muhammadiyyah (Hakikat 

Muhammad) yang menjadi sumber kewalian dari dulu hingga sekarang. Dan juga dari 

mimpi tersebut mendapatkan amanat untuk menyebarluaskan ajaran Nabi. Juga di kota 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 432 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

ini pula, ada hal yang menjadi inspirasi Ibnu Arabi untuk menulis sebuah karya, 

berdasarkan ilham yang ia dapat maka beliau menuliskan sebuah karya yang kemudian 

menjadi karya terbesarnya yakni Al-Futuhat Al-Makiyyah (Pencerahan-pencerahan 

Mekkah). 

3.  Metafisika Tafsir Ibnu Arabi 

Sebagaimana yang diungkapkan oleh pemikir barat, bahwa Ibnu Arabi dalam 

berbicara tentang ketuhanan maka termasuk dalam bagian pemikiran panenteisme, dia 

mengistilahkannya dengan wahdatul wujud. Wahdatul wujud yang tersusun dari dua kata 

yaitu wahdat dan wujud, wahdat yang berati kesatuan, sedangkan wujud yang berati yang 

ada atau yang menjumpai. Bilamana wujud diartikan dengan menjumpai maka maksud 

wahdatul wujud menjadi sama dengan wahdatul syuhud, yang dalam ilmu tasawuf 

memiliki arti bahwa satunya yang disaksikan ketika terjadi keterbukaan mata batin, nah 

maksud daripada yang dijumpai atau disaksikan adalah Tuhan atau penampakan Tuhan. 

Istilah Wahdatul Wujud memang pertama kali diperkenalkan oleh Ibnu Arabi yang 

kemudian diikuti oleh para pengikutnya, seperti: Shadr Ad Din Al Qunyawi, Muayyad 

Ad  Din Al Jandi, Sa’ad Ad Din Al Farghani, Abd Ar Razaq Al Kasyani, Daud Al 

Qaishari, Abd Rahman Al Jami dan lain sebagainya. Istilah wahdatul wujud dapat 

dirumuskan dari apa yang pernah diucapkan sendiri oleh Ibnu Arabi: 

 كان الكل لله وبالله وهو الل 

Semuanya dalah milik Allah, semuanya ada dengan Allah, dan semuanya itu 

adalah Allah 

 سبحان الذي خلق الشيء وهو عينه

Maha suci Tuhan yang telah menciptakan segala sesuatu, sedangkan dia adalah 

‘ain dari segala sesuat itu. 

Nampaknya para pengikt Ibnu Arabi beragam dalam memahami dua kalimat yang 

diucapkan oleh Ibnu Arabi, terhadap ungkapan yang pertama, memiliki dua pemahaman 

yang berbeda; 

1. Bahwa semua alam adalah milik Allah, berwujud dengan wujud Allah, dan 

segenap alam itu adalah Tajalli (penampakan tidak langsung atau pantulan) 

Allah, tapi bukan Allah. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 433 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

2. Bahwa semua alam adalah milik Allah, berwujud dengan wujud Allah, dan 

segenap alam itu adalah Allah. Jadi alam dan Allah adalah dua sebutan yang 

mengacu pada satu diri. 

Sedangkan terhadap ungkapan yang kedua juga memiliki dua pemahaman yang 

berbeda, diantaranya; 

1. Tuhan adalah diri alam itu sendiri, atau diri alam itu sendiri adalah Tuhan. 

Sehingga Tuhan dan alam dua sebutan untuk satu diri. 

2. Tuhan adalah ‘ain (prototip, pola dasar) bagi alam, alam itu memiliki bentuk 

atau sifat – sifat seperti bentuk atau sifat – sifat Tuhan, dengan catatan alam 

tidak sempurna, sedang Tuhan maha sempurna. Jadi, Tuhan bukan alam, alam 

juga bukan Tuhan. 

Para sarjana tasawuf memahami wahdatul wujud Ibnu Arabi sebagai berikut; 

sejatinya wujud itu hanya satu, tidak banyak. Wujud yang satu itu adalah wujud yang ada 

dengan sendirinya bukan karena adanya wujud yang lain atau bergantung kepada wujud 

yang lain, dan wujud yang seperti ini maka diistilakan dengan wujud yang hakiki. Wujud 

yang hakiki itu memiliki maksud sebagai berikut; 

1. Wujud hakiki itu adalah wujud mutlak, tanpa terikat dengan sifat – sifat 

maupun nama – nama, dalam faham Plotinus itu seperti “yang Esa”. Dan 

hakikat dalam wujud mutlak itu tidak bisa dibayangkan oleh fikiran, tidak bisa 

diterangkan, dan tidak bisa digambarkan dengan ungkapan – ungkapan positif. 

Wujud ini hanya bisa digambarkan dengan ungkapan – ungkapan negatif. 

Misalkan: ia tidak seperti ini, tidak seperti itu. Sederhananya adalah bahwa 

yang dimaksud dengan wujud hakiki itu adalah transenden, yang maha ghaib 

dan sama sekali tidak sama dengan apa yang dibayangkan oleh fikiran 

manusia. Ibnu Arabi mengistilahkan wujud ini seperti; al a’ma (kebutaan), al 

Nuqthah (titik), markaz al dairah (pusat lingkaran), dan lain sebagainya. 

2. Wujud hakiki yaitu wujud yang tidak mutlak, dan wujud ini terkait dengan 

sifat – sifat dan nama – nama, wujud ini menggambarkan ‘ain (hakikat, 

identitas, kepribadian, tipe atau bentuk) wujud hakiki itu. Wujud ini 

dinamakan dengan wujud ber-tajalli, ber-ta’ayyun, atau menyatakan diri 

melalui nama – nama dan sifat – sifat. Dengan kata lain bahwa wujud ini 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 434 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

memiliki idenitas karena memiliki nama dan sifat, misalkan; Asmaul Husna 

nama yang indah, dengan nama – nama tersebut didalamnya sudah termasuk 

nama dan sifatnya Allah. 

Lalu pertanyaannya adalah bagaimana alam dan mahluk diadakan? Dalam 

pandangan wahdatul wujud bahwa keduanya sejatinya tidak berwujud dengan dirinya 

sendiri, akantetapi keberadaannya karena adanya wujud Tuhan yang dipinjamkan 

terhadap alam. Sehingga wujud alam itu bukan wujud hakiki melainkan wujud pinjaman, 

keberadaan alam dikarenakan adanya wujud Tuhan dan akan bergantung selalu dengan 

wujud Tuhan. Dan adanya alam ini bukan (wajib) karena dirinya sendiri, melainkan 

(wajib) karena adanya keberadaan yang lainnya yaitu Allah. 

Sebagaimana penulis sampaikan di awal, tidak semua menyambut baik dengan 

kehadiran pemikiran Ibnu Arabi ini, disamping memilki dukungan yang banyak dari para 

pengikutnya terutama di kalangan sufi, juga banyak ulama yang menentang atas 

pemikiran wahdatul wujudnya, terutama dari golongan ulama syariah. Alasan utamanya 

adalah sebagaimana ungkapan – ungkapan baik dari Ibnu Arabi sendiri yang sudah 

dijelaskan diatas, juga para pengikutnya. Dan oleh para penentangnya maka ini diyakini 

akan menimbulkan kesesatan dan kekufuran, terlebih ketika dalam pendapatnya Ibnu 

Arabi yang dikatakan bahwa Tuhan dan alam adalah dua sebutan untuk satu diri, dan 

tentu yang demikian bertentangan dengan ajaran islam, sebab bagaimana mungkin Allah 

dipersamakan dengan mahluknya. 

Mengaplikasikan pemikiran wahdatul wujud memang tidak mudah yang 

dibayangkan, sehingga para pengikut Ibnu Arab banyak menggunakan kreatifitas sendiri 

dalam rangka memahami pemikiran tersebut. Misalkan ada yang kemudian untuk 

memahami pemikiran ini dengan menggambarkan kesatuan wujud Tuhan dengan alam 

itu seperti kesatuan lautan tak berpantai dengan gumpalan – gumpalan es, Tuhan 

digambakan dengan lautan tak berpantai, sementara alam digambarkan dengan gumpalan 

– gumpalan es, dengan ilustrasi seperti ini, disamping ingin menggambarkan bahwa 

wujud Tuhan dengan alam merupakan satu kesatuan, juga menggambarkan bahwa wujud 

alam ini berasal dari wujud Tuhan atau wujudnya gumpan – gumpalan es berasal dari air 

lautan, sekalipun asal keduanya sama namun bentuk dari keduanya tidak sama. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 435 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

Rumitnya pemahaman ini tidak menjadikan semua pengikutnya dapat memahami 

dengan mudah, akibatnya banyak pengikut dari Ibnu Arabi yang terperangkap dengan 

pemahaman yang keliru dan aneh, misalnya saja ada yang mengatakan bahwa dirinya 

adalah Tuhan, karena mereka meyakini bahwa wujudnya ini berasal dari wujud Tuhan. 

Barangkali yang kemudian banyak beredar di kalangan ummat islam bahwa teori 

wahdatul wujud itu sebagai bentuk pengakuan bahwa dirinya adalah Tuhan karena 

wujudnya merupakan wujud daripada Tuhan. Mereka tidak menyadari bahwa yang 

menjadi penentu itu bukan asal, akantetapi bentuk yang diperoleh. Tuhan hanya memberi 

setitik wujudnya terhadap bentuk alam, maka itulah wujud alam bukan wujud Tuhan. 

Atau misalkan wujud Tuhan dalam bentuk kucing, maka itu kucing bukan Tuhan, wujud 

Tuhan dalam bentuk manusia, maka itu manusia bukan Tuhan. 

Yang harus kita fahami bahwa, asal atau latar belakang dari wujud itu bukanlah 

yang menentukan, akantetapi hasillah yang menjadi tolak ukur. Misalkan ada beberapa 

siswa dari latar belakang sekolah yang sama dan kelas yang sama, begitu selesai sekolah 

ada yang melanjutkan kuliah hingga selesai S1, ada juga yang selesai hingga S3, dan ada 

juga yang tidak melanjutkan kuliah, maka janganlah kita membanggakan asal, akantetapi 

yang perlu dibanggakan adalah hasil yang diperoleh. 

Salah satu gagasan dibalik pemikiran wahdatul wujud, adalah menghubungkan 

antara al-Haq (Kebenaran) dan al-Khalq (Makhluk), yang pertama kali dijelaskan oleh 

Ibnu Arabi. Maksudnya adalah bahwa al-Haq sebagai hakikat dari segala fenomena dan 

al-Khalq sebagai manifestasi dari hakikat tersebut. Dan keduanya antara al-Haq dengan 

al-Khalq merupakan dua sisi dari satu keberadaan, yaitu Tuhan, yang dikenal sebagai al-

Haq sisi pertama dan al-Khalq sebagai sisi yang lain, realitas dan manifestasi, atau 

kesatuan dan keberagaman. Ibnu Arabi juga memperkenalkan pemahaman tentang al-

batin (yang tak kasat mata) dan al-zahir (yang tampak), serta konsep tanzih 

(ketidakterbandingan Tuhan) dan tasybih (keserupaan Tuhan dengan makhluk). 

Kesatuan eksistensi yang digagas oleh Ibnu Arabi sebelum mengalami 

perkembangan, sejatinya jauh sebelum itu sudah ada pemikiran mistis serupa. Dan apa 

yang dilakukan Ibnu Arabi disebut – sebut terinspirasi dan dipengaruhi oleh ajaran sufi 

besar sebelumnya, terutama Husain Ibnu Mansur al-Hallaj, atau yang dikenal dengan Al 

Hallaj. Al Hallaj mengatakan bahwa Tuhan memiliki dua kualitas mendasar, yang 

kemudian menjadi dasar bagi teori mistiknya yang dikenal sebagai Hulul. Konsep Hulul 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 436 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

menyatakan bahwa dua aspek lahut (keilahian) dan nasut (kemakhlukan) berpadu dalam 

satu tubuh. Namun, ajaran ini mendapat banyak penolakan dan kritik, hingga akhirnya 

Al-Hallaj dihukum mati karena pemikirannya (Harun Nasution, 1992). 

Banyak peneliti yang sudah mengkaji tentang pemikiran Ibnu Arabi dengan 

Wahdat Al Wujud, dan yang dilakukan para peneliti tersebut tidak ada sesuatu yang baru, 

sebab kebanyakan diantara mereka lebih fokus pada aspek mistik dan spiritualnya. 

KESIMPULAN DAN SARAN  

Hal yang paling mendasar dalam Filsafat Ilmu adalah Metafisika, Metafisika memang 

berada diluar pengalaman manusia, sebab Metafisika adalah dibalik yang nyata. Dalam 

pemahaman atau pemikiran ontology kita diperkenalkan dengan beberapa pandangan pokok 

pemikiran seperti monoisme, dualisme, pluralisme, nikhilisme, dan agnotisisme.  

Apabila kita perhatikan bahwa, Metafisika fisika dan metafisika tafsir Ibn ‘Arabi, 

keduanya menunjukkan bahwa pencarian manusia akan hakikat realitas bersifat universal. 

Meskipun keduanya lahir dari metodologi yang berbeda, namun keduanya menyepakati bahwa 

realitas itu tidak hanya berhenti pada yang nampak. Menurut pandangan Ibnu Arabi bahwa 

Allah ini sebagai Wujud Mutlaq, yang adanya tidak butuh ada yang mengadakan, sementara 

bagi mahluknya bahwa mahluknya ini merupakan Wujud yang tidak Mutlak, sekalipun 

mendapatkan setitik dari Wujudnya Allah, akantetapi Mahluknya itu kewujudannya 

bergantung pada Wujud Mutlaq.  

Ada perbedaan antara Metafisika Fisika dan Metafisika menurut Ibnu Arabi. Apabila 

metafisika fisika untuk memperoleh pengetahuan bersumber dari refleksi Ilmiah, sementara 

Metafisika Ibnu Arabi bersumber dari wahyu dan pengalaman spiritual. Kemudian metodologi 

keduanya yang digunakan juga tidak sama, misalkan Metafisika Fisika menggunakan 

matematika dan eksperimen, berbeda dengan Metafisika Ibnu Arabi dengan menggunakan 

simbol, intuisi dan juga kasyf. Dan yang paling penting adalah keduanya memiliki tujuan yang 

sangat berbeda, misalkan Metafisika Fisika tujuannya adalah memahami alam semesta, 

sementara Metafisika Ibnu Arabi tujuannya mengenal Tuhan lebih dekat. 

DAFTAR PUSTAKA 

Afifi, AE. (1989). A Mystical of Muhyi al Din Ibnu Arabi. Gaya Media Pratama: Jakarta 

Al-Fayadl, Mustafa. (2012). Teologi Negatif Ibnu Arabi: Kritik Metafisika Ketuhanan. 

Yogyakarta: LkiS. 



Inovasi Pendidikan Nusantara 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/ipn 

 

Page | 437 

Vol 7, No. 1 

Januari 2026 

 

Al Ghanimi, Abu al Wafa. (1985). Madkhal ila al Tashawwuf al Islam. Terjemahan oleh AR 

Ustmani. Pustaka: Bandung. 

Ali, Yunasril. (1997). Manusia Citra Ilahi: Pengembangan Konsep Insan Kamil Ibnu `arabi 

Oleh Al- Jilli. Paramadina : Jakarta. 

Arabi, Ibnu. (1980). Fushush al Hikam. Dar al Kitab al Arabi: Bairut. 

Bagus, Lorens. (1991). Metafisika. Gramedia Pustaka Utama: Jakarta. 

Bakker, Anton. (1992). Ontologi Metafisika Umum;Filsafat Pengadaan Dasar-Dasar 

Kenyataan. Kanisius: Yogyakarta 

Dahlan, Abdul Aziz. (2012). Teologi, Filsafat, Tasawuf dalam Islam. Jakarta: Ushul Press.  

Noer, Kautsar Azhari. (1995). Ibnu Arabi, Wahdatul Wujud dalam Perdebatan. Jakarta: 

Paramadina. 

 

 

 

 

 

 

 

 


