
JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 1, Januari 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

117 

PEMBAGIAN AL-MAQASHID AL-SYARIAH (al-Maqashid al-Syariah ditinjau dari 

Kualitas dan Cakupannya) 

Hengki Januardi1, Salma2, Muchlis Bahar3 

1,2,3Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang 

hengkijanuardijmz@gmail.com1, salma@uinib.ac.id2, muchlisbahar@uinib.ac.id3       

 

  

ABSTRACT; The development of civilization and the problems of society are so 

complex that Muslim scholars certainly require a new method that is more concrete 

and more solution to be used as a reference as a basis for legal istinbath which 

can offer legal products that are in line with current developments, one of the 

concepts that is very intensively worked on and developed. promoted by Muslim 

thinkers is the maqashid shari'ah method. The maqashid syari'ah methodology is 

very identical to the discussion regarding the objectives and wisdom of ahkam al 

syari'ah as a legal goal that really needs to be considered in understanding and 

determining sharia law. To make it easier to understand the concept of maqashid 

shari'ah, a person must know the ins and outs of maqashid (goals of shari'ah) 

along with the various categories and divisions, this is so that when taking bath 

using the maqashidi approach he will not be mistaken in determining what 

maqashid he is relying on. and basic legal considerations, for example in the 

concept of maqashid there are categories maqashid 'ammah and khalshsah, there 

is maqashid daruriyyat, hajiyat, and tahsiniyyat, there is maqashid'ummuiyyah 

and fardiyyah or juz'iyyah, there is maqashid alashliyyah and maqashid al 

taba'iyyah, etc. In the process of determining the law, maqashid al dlaruriyyat must 

take precedence over maqashid al hajiyyat, maqashid 'ammah takes precedence 

over maqashid khashshah, maqashid taba'iyyah must not contradict maqashid al 

ashliyyah, and so on. So, from the various maqashid sharia methods, the author 

will try to discuss the maqashid ashliyyah and maqashid taba'iyyah methods in 

this article using descriptive literature research methods, which will 

comprehensively explain the ontology of the two maqashid as well as the 

conceptual rules related to them.  

Keywords: Maqasyid Sharia, Maqasyid Al-Ashliyah, Maqasyid Taba'iyyah. 

 

ABSTRAK; Perkembangan peradaban dan problematika masyarakat yang 

demikian komplek para sarjana muslim tentunya membutuhkan sebuah metode 

baru yang lebih konkrit dan lebih solutif untuk dijadikan acuan sebagai 

dasar istinbath hukum yang bisa menawarkan produk hukum yang selaras dengan 

perkembangan zaman, salah satu konsep yang sangat gencar di garap dan di 

promosikan oleh pemikir muslim adalah metode maqashid syari’ah. metodologi 

maqashid syari’ah sangat identik dengan pembahasan seputar tujuan-tujuan dan 

hikmah ahkam al syari’ah sebagai sebuah tujuan pensyari’atan hukum yang sangat 

perlu untuk dipertimbangkan dalam memahami serta menentukan hukum syari’at. 

untuk memudahkan memahami konsep maqashid syari’ah seseorang harus 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih
mailto:hengkijanuardijmz@gmail.com
mailto:salma@uinib.ac.id
mailto:muchlisbahar@uinib.ac.id


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 1, Januari 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

118 

mengetahui seluk beluk maqashid (tujuan-tujuan syari’at) beserta berbagai macam 

kategori dan pembagiannya, hal ini dimaksudkan agar ketika beristinbath dengan 

menggunakan pendekatan maqashidi ia tidak akan salah menentukan maqashid apa 

yang ia jadikan sandaran dan dasar pertimbangan hukum, misalnya dalam konsep 

maqashid ada kategori maqashid ‘ammah dan khalshsah, ada maqashid 

daruriyyat, hajiyat, dan tahsiniyyat, ada maqashid’ummuiyyahdan fardiyyah atau 

juz’iyyah, ada maqashid alashliyyah dan maqashid al taba’iyyah, dsb. Dalam 

proses penentuan hukum maqashid al dlaruriyyat harus diunggulkan 

dari maqashid al hajiyyat, maqashid ‘ammah di dahulukan dari pada maqashid 

khashshah, maqashid taba’iyyah tidak boleh kontradiksi dengan maqashid al 

ashliyyah, demikian seterusnya. Sehingga dari berbagai macam metode maqashid 

syariah ini, maka penulis akan mencoba membahas metode maqashid ashliyyah 

dan maqashid taba’iyyah dalam tulisan ini dengan metode penelitian kepustakaan 

secara deskriptif akan dipaparkan secara komprehensif tentang ontology kedua 

maqashid tersebut serta kaidah konseptual yang berkaitan dengannya. 

Kata Kunci: Maqasyid Syariah, Maqasyid Al-Ashliyah, Maqasyid Taba’iyyah. 

 

 

PENDAHULUAN 

Secara etimologi, maqashid al-syari’ah adalah gabungan dari dua kata: maqashid 

 ,(مقصد) Kata maqashid merupakan bentuk jamak dari maqshad .(الشريعة) dan al-syari’ah (مقاصد)

yang berasal dari akar kata qashd (قصد). Kata ini juga memiliki bentuk turunan lain seperti 

maqhid (مقهد) atau qushud (قصود), yang semuanya berasal dari kata kerja qashada yaqshidu 

 ",Maknanya beragam, termasuk "menuju ke suatu arah," "tujuan," "tengah-tengah .(قصد يقصد)

"adil," "tidak melampaui batas,"1 serta "jalan lurus" atau "sikap moderat antara berlebihan dan 

kekurangan."2 Berbagai makna ini dapat ditemukan dalam penggunaan kata qashada dan 

turunannya dalam Al-Qur'an. 

Sementara itu, al-syari’ah (الشريعة), secara etimologi bermakna jalan menuju mata air, 

jalan menuju mata air ini dapat pula dikatakan sebagai jalan kearah sumber pokok kehidupan. 

Syariah secara terminologi adalah al nusus al muqaddasah (teks-teks suci) dari al Quran dan al 

Sunnah yang mutawatir yang sama sekali belum dicampuri oleh pemikiran manusia. Muatan 

 
1 Ahmad Bin Muhammad Bin Ali al Fayumi al Muqri, Al Mishbah al Munir Fi Gharib al Syarh al Kabir li al 

Rafi’I , Beirut; Maktabah Lubnan, 1987, h. 192 

2 Mawardi, Ahmad Imam. 2010. Fiqh Minoritas; Fiqh Aqalliyat dan Evolusi Maqashid al Syariah Dari Konsep 

ke Pendekatan. Yogyakarta: LKiS. H. 179 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 1, Januari 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

119 

Syariah dalam arti ini mencakup aqidah, amaliyyah, dan khuluqiyyah.3Secara terminologis, 

maqasid al Syariah dapat diartikan sebagai nilai dan makna yang dijadikan tujuan dan hendak 

direalisasikan oleh pembuat syariah (Allah SWT) dibalik pembuatan syariat dan hukum, yang 

diteliti oleh para ulama mujtahid dari teks-teks syariah.4 

Kandungan maqashid al-syari’ah adalah pada kemaslahatan. Kemaslahatan itu, melalui 

analisis maqashid al-syari’ah tidak hanya dilihat dalam arti teknis belaka, akan tetapi dalam 

upaya dinamika dan pengembangan hukum dilihat sebagai sesuatu yang mengandung niai-

nilai filosofis dari hukum-hukum yang disyariatkan Tuhan kepada manusia. Dalam rangka 

mewujudkan kemaslahatan di dunia dan akhirat, berdasarkan penelitian para ahli ushul fiqh, 

ada lima unsur pokok yang harus dipelihara dan diwujudkan, yaitu agama (hifz al-din), jiwa 

(hifz al-nafs), akal (hifz al-aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal).5 

Menurut pandangan Imam Izzuddin Ibnu Abdul Salam, seluruh ajaran, larangan, dan 

perintah dalam syariat bertujuan untuk membawa manfaat dan kebaikan bagi manusia, baik 

dalam kehidupan dunia maupun akhirat. Allah, sebagai Tuhan yang Maha Agung, pada 

hakikatnya tidak memerlukan ibadah dari makhluk-Nya. Ibadah yang dilakukan oleh manusia 

adalah wujud pengakuan atas keesaan dan keagungan Allah. Segala bentuk perilaku manusia, 

baik berupa ketaatan maupun kemaksiatan, tidak sedikit pun memengaruhi kemuliaan dan 

kebesaran Allah. Oleh karena itu, dapat disimpulkan bahwa seluruh maslahat dari hukum 

syariat sebenarnya ditujukan untuk kepentingan dan kesejahteraan manusia itu sendiri.6 

Menurut Satria Efendi, maqashid al-syari’ah dapat dipahami dari dua perspektif, yaitu 

umum dan khusus. Dalam pengertian umum, maqashid al-syari’ah merujuk pada tujuan yang 

terkandung dalam ayat-ayat Al-Qur'an yang memuat hukum, serta hadis-hadis yang 

menjelaskan ketentuan hukum. Makna ini mencakup pengertian yang dapat dipahami secara 

kebahasaan maupun tujuan yang lebih dalam yang terkandung dalam teks tersebut. Sementara 

itu, dalam pengertian khusus, maqashid al-syari’ah mengacu pada maksud tertentu yang ingin 

dicapai melalui penetapan suatu hukum. Dengan demikian, pengertian khusus ini menjadi inti 

dari maqashid al-syari’ah, yaitu memahami tujuan spesifik dari setiap aturan yang ditetapkan 

dalam syariat.7 

 
3 Bakri, Asafri Jaya. 1996. Konsep Maqoshid Syariah Menurut Al Syathibi. Jakarta: Pt. Raja Grafindo Persada, h. 

61 
4 Auda, Jasser. 2007. Fiqh al Maqsid Insat al Ahkm bi Maqsidih. Herndon: IIIT., h. 15 
5 Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam, h. 125. 
6 Khairul Umam, Ushul Fiqih, (Bandung, Pustaka Setia), 2001.h.125 
7 Satria efendi (1998:14) 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 1, Januari 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

120 

Para ulama maqashid telah mengembangkan berbagai klasifikasi maqashid al-syari’ah 

berdasarkan beragam sudut pandang. Klasifikasi ini memiliki peran penting dalam membantu 

para praktisi hukum memahami dan menerapkan maqashid al-syari’ah dalam proses istinbath 

hukum dengan pendekatan maqashidi. Salah satu metode pengklasifikasian ini didasarkan 

pada empat aspek utama, yaitu: Pertama Dari sisi subyektivitas, maqashid al-syari’ah terbagi 

menjadi dua kategori yaitu Maqashid as-Syari’ yaitu tujuan yang berasal dari Allah dan 

Rasul-Nya, seperti maksud penciptaan syariat, pemahaman terhadap syariat, pembebanan 

hukum syariat, serta tujuan memasukkan manusia ke dalam lingkup hukum dan Maqashid al-

Mukallaf yaitu tujuan yang berhubungan dengan para hamba, termasuk keyakinan, ucapan, 

dan tindakan mereka.8 Kedua, Berdasarkan orisinalitasnya, maqashid al-syari’ah dibagi 

menjadi Al-Maqashid al-Ashliyah yaitu tujuan syariat yang tidak dipengaruhi oleh 

kecenderungan hawa nafsu atau tabiat manusia, seperti kepatuhan dalam melaksanakan 

kewajiban zakat dan Al-Maqashid at-Taba’iyyah yaitu tujuan syariat yang memperhatikan 

kebutuhan manusia, seperti memberikan bantuan kepada fakir miskin melalui zakat.9 

ketiga dari sisi universalitas, maqashid al-syari’ah diklasifikasikan menjadi Al-

Maqashid al-Ammah yaitu hikmah yang berlaku secara umum dalam proses pensyariatan, 

misalnya kemaslahatan primer (ad-dharuriyat) dan Al-Maqashid al-Khassah yaitu hikmah 

yang ditujukan untuk hukum atau bab tertentu, seperti tujuan melindungi hak perempuan dalam 

hukum keluarga atau mencegah penipuan dalam transaksi keuangan.10 Keempat, berdasarkan 

tingkat urgensinya, maqashid al-syari’ah dibagi menjadi Dharuriyat yaitu kemaslahatan yang 

bersifat mendasar bagi kehidupan manusia, seperti perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta dan hajiyat yaitu kemaslahatan yang memudahkan dan memberikan 

kenyamanan dalam menjalani kehidupan, tanpa mengakibatkan kerugian besar jika tidak 

terpenuhi serta Tahsiniyat yaitu kemaslahatan yang berkaitan dengan keindahan moral, etika, 

dan harmoni dalam interaksi sosial dan budaya.11 

Abu Ishaq As-Syatibi memperkenalkan dimensi juz’iyah (parsial) dan kulliyah 

(universal) dalam kategori universalitas maqashid,12 sedangkan Ibnu Asyur menambahkan 

 
8 Dr. Nuruddin Bin Mukhtar al Khadimi, Ilmu al Maqashid al Syari’ah, Riyadh; Maktabah al ‘Abikan, 2001 h. 

71 
9 Op. Cit. h. 75 
10 Op. Cit. 72 
11 Op. Cit. h. 71 
12 Abu Ishaq Ibrahim bin Musa al Syathibi, Al Muwafaqat Fi Ushul al Syari’at, Tahqiq al Syaikh Abdullah 

Darraz, Alexandria; Dar al Fikr al ‘Arabi, Juz II h. 54-61 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 1, Januari 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

121 

perspektif validitas dengan membagi maqashid ke dalam qath’iyah (pasti) dan dhanniyah 

(dugaan).13 Setelah memaparkan berbagai klasifikasi maqashid al-syari’ah dari sudut pandang 

ini, pembahasan akan berfokus lebih lanjut pada maqashid al-ashliyah dan maqashid at-

taba’iyyah 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitan dalam pembahasan ini merupakan jenis riset kepustakaan (library 

research), merupakan metode penelitian yang mengandalkan sumber literatur atau dokumen 

tertulis sebagai data utama. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengumpulkan, 

memahami, dan menganalisis informasi dari berbagai referensi seperti buku, jurnal, artikel, 

laporan resmi, serta karya ilmiah lainnya. Bebeda halnya dengan penelitian lapangan, library 

research dilakukan di lokasi seperti perpustakaan, repositori digital, atau arsip dokumen, tanpa 

melibatkan pengumpulan data langsung dari responden. 

Proses penelitian ini diawali dengan identifikasi sumber data yang relevan, dilanjutkan 

dengan pengumpulan informasi dari referensi yang dipilih. Data yang terkumpul kemudian 

dikelompokkan berdasarkan kategori tertentu, seperti tema atau topik yang berkaitan dengan 

penelitian. Analisis data dilakukan dengan berbagai pendekatan, misalnya analisis deskriptif 

untuk menggambarkan isi data, analisis komparatif untuk membandingkan berbagai sumber, 

atau analisis kritis untuk mengevaluasi konteks data tersebut. Setelah dianalisis, data 

diinterpretasikan dengan mengaitkannya pada teori atau permasalahan penelitian, dan hasilnya 

disusun secara sistematis dalam bentuk laporan atau tulisan ilmiah. 

Penelitian kepustakaan memiliki kelebihan dalam menyediakan data teoritis dan historis 

yang mendalam dengan biaya yang lebih rendah dibandingkan dengan penelitian lapangan. 

Namun, metode ini juga memiliki kelemahan, seperti keterbatasan pada ketersediaan literatur 

dan ketidakmampuannya menghasilkan data empiris langsung. Kendati demikian, penelitian 

ini tetap menjadi pilihan yang efektif untuk kajian konseptual dan pengembangan teori. 

Penelitian ini bertujuan untuk membahas secara mendalam konsep Maqashid Syari'ah, 

khususnya mengenai Maqashid Al-Ashliyah dan Maqashid Taba'iyyah, serta penerapannya 

dalam penentuan hukum Islam yang relevan dengan perkembangan zaman. Mengingat 

kompleksitas masalah yang dihadapi masyarakat dan kemajuan peradaban, diperlukan 

 
13 Muhammad Thahir Ibn ‘Asyur, Maqashid al Syari’ah al Islamiyyah, Yordania; Dar Al Nafais, 2001 h. 231 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 1, Januari 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

122 

pendekatan metodologis yang lebih praktis dan solutif, salah satunya melalui metode Maqashid 

Syari'ah. 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library 

research) dengan pendekatan deskriptif-kualitatif, yang bertujuan untuk menganalisis dan 

menjelaskan konsep-konsep terkait Maqashid Syari'ah, terutama mengenai Maqashid Al-

Ashliyah dan Maqashid Taba'iyyah, serta penerapannya dalam hukum Islam. Peneliti akan 

meninjau literatur yang relevan, termasuk buku, jurnal, artikel, dan sumber ilmiah lainnya 

terkait topik ini. 

Langkah-langkah yang akan ditempuh dalam penelitian ini adalah; Pertama, 

Pengumpulan Sumber Pustaka yaitu mengidentifikasi dan mengumpulkan berbagai sumber 

pustaka yang membahas Maqashid Syari'ah, termasuk teori-teori mengenai kategori maqashid 

seperti daruriyyat, hajiyyat, dan tahsiniyyat, serta pembahasan tentang maqashid 'ammah dan 

maqashid khashshah, maqashid al-ashliyyah, dan maqashid al-taba'iyyah. Kedua, Pembacaan 

dan Pencatatan yaitu membaca dengan cermat seluruh literatur yang telah dikumpulkan dan 

mencatat informasi yang relevan dengan ontologi kedua maqashid tersebut, serta prinsip-

prinsip yang berkaitan dengan kaidah konseptual dalam memahami dan menerapkan maqashid 

dalam istinbath hukum. Ketiga, analisis kualitatif yaitu menganalisis konsep-konsep Maqashid 

Al-Ashliyah dan Maqashid Taba'iyyah, serta kaidah-konseptual yang ada, seperti prioritas 

antara maqashid daruriyyat dan maqashid hajiyyat, serta hubungan antara maqashid al-

ashliyah dan maqashid al-taba’iyyah, untuk mendapatkan pemahaman yang lebih mendalam 

mengenai penerapan Maqashid Syari'ah dalam hukum Islam. Keempat sintesis dan interpretasi 

yaitu menghubungkan temuan-temuan yang diperoleh dari analisis literatur dan 

menyatukannya dengan konsep-konsep hukum Islam yang ada di masyarakat, serta 

merumuskan saran terkait penerapan prinsip-prinsip maqashid dalam hukum Islam yang sesuai 

dengan dinamika perkembangan zaman. Kelima, penulisan laporan penelitian yaitu menyusun 

hasil analisis dan sintesis dalam bentuk laporan penelitian yang mencakup pemahaman 

ontologi Maqashid Al-Ashliyah dan Maqashid Taba'iyyah, serta kaidah-kaidah konseptual 

terkait kedua maqashid tersebut dalam konteks hukum Islam. 

Melalui pendekatan ini, diharapkan penelitian ini dapat memberikan pemahaman yang 

lebih jelas tentang Maqashid Syari'ah, khususnya dalam konteks penerapan Maqashid Al-

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 1, Januari 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

123 

Ashliyah dan Maqashid Taba'iyyah dalam istinbath hukum Islam yang lebih tepat dan sesuai 

dengan perkembangan zaman14. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Maqashid Al-ashliyyah 

Maqasyid al-ashliyyah adalah maqasyid yang bermakna dengan tujuan utama dari 

hukum islam. Imam syathibi mendefinisikan maqashid ashliyah sebagai (tujuan-tujuan) yang 

tidak memperhatidakn kepentingan para hamb, (tidak ada pertimbanganhawa nafsu, 

kecenderungan dan tabiat manusia), misalnya seperti ketaatan dalam berzakat. 

Maqashid al-ashliyyah ini sebagaimana dhuriyyat al-khams yang selalu dipertimbangkan 

oleh setiap agama, maqashid  al-ashliyyah tidak mempertimbangkan kepentingan individu 

hamba karena maqashid ini berhubungan dengan kemashlahatan  umum, tidak berkaitan 

dengan situasi, kondisi serta perbedaan tenpat dan waktu.maqashid ini bersifat universal dan 

berlaku sepanjang zaman dimanapun manusia berada.15  Seperti disyariatkannya perkawinann 

yang tujuan utama adalah menperoleh keturunan dan tujuan lainnya dalam perkawinan adalah 

memperoleh ketenangan batin dan menjadikan hubungan antara berlainan jenis menjadi halal. 

Tujuan ini ada yang dijelaskan dalam teks yang tertulis dan ada pula yang mengetahui tujuan 

tersebut melalui dali-dalil lain dan metode lainya yang diketahui melalui jalan pencarian lain 

pula karena ada dalam bentuk tertulis dan ada dalam bentuk tersiratnya degan cara penelitian 

dari teks tersebut. 

Masalah yang dikehendaki dalam maqashid  al-ashliyyah lebih besar dibandingkan 

kemashlahatan yang hendak diwujudkan dalam maqashid taba’iyyah, karena menurut logika 

tidak mungkin syariah yang pada awalnya mencyariatkan sesuatu demi kemashlahatan yang 

lebih kecil dari pensyariatkan hukum lain yang tujuanya untuk mewujudkan mashlahatan yang 

lebih besarpadahal merupakan pelengkap (wasilah) syariat yang pertama.16 Maqashid al-

ashliyyah ini adalah dharuriyat al khams (hifd al-din, hifdh al-nafs, hifdh al-nasl, hifd al-‘qal, 

 
14 Penerapan Maqashid Syari'ah dalam konteks hukum Islam membutuhkan pemahaman mendalam tentang 

tujuan hukum tersebut. Konsep ini bertujuan untuk melindungi dan memelihara hak-hak dasar manusia, 

seperti agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, yang disebut sebagai maqashid daruriyyat. Sebaliknya, 

hal-hal yang berkaitan dengan maqashid hajiyyat dan tahsiniyyat tidak begitu mendesak, tetapi tetap 

penting untuk mencapai kesejahteraan umat. Dalam proses istinbath, pengkategorian maqashid ini akan 

sangat membantu peneliti atau ulama dalam memutuskan hukum yang tepat sesuai dengan kondisi zaman. 
15 Abu ishaq ibrahim bin musa al-syathibi, al muwafaqat fi ushul al syariat, tahqiq al syaikh abdullah darraz, 

alexandria: dar al fikr al ‘arabi, juz II h. 54-61 
16 Dr. Abdul Aziz Bin Abdurrahman Bin Ali Bin Rabi’ah, Ilmu Maqashid al Syari’, Riyadl; Al Mamlakah al 

‘Arabiyah al Saudiyah, 2002, h.183. 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 1, Januari 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

124 

hidfh al-mal) yang merupakan kemashlahatan paling besar dan utama karena semua agama 

memperhatikan pentingnya kemashlahatan ini untuk diwujudkan.17 

Urgensi menjaga maqashid al-ashliyyah 

Menjadi alasan pentingnya menjaga maqashid al-ashliyyah adalah sebagai berikut: 

pertama, menjaga maqashid ashliyyah berarti sesuai dengan apa yang dikehendaki oleh syari’ 

dalam menurunkan syari’atnya, karena maksud syari’ adalah terbebasnya manusia dari 

belenggu hawa nafsunya dan menjadi hamba Allah yang taat. Kedua, menjaga maqashid 

ashliyyah berarti amal ibadah manusia bisa dianggap mendekati keikhlasan, amal kebaikannya 

murni sebagai ibadah dan tidak tercampuri oleh tujuan-tujuan lain selain hanya untuk 

menghambakan diri kepada Allah. Karena orang yang menjalankan perintah syara’ tanpa 

memperhatikan tujuan duniawi dan kepentingan-kepentingan pribadi dia berarti 

melakukannya hanya demi Allah semata, dan inilah hakikat ikhlas. 

Ketiga, ketika seseorang berpijak pada maqashid ashliyyah, maka semua bentuk 

aktifitasnya akan menjadi sebuah ibadah. Sebagai contoh dalam perkara adat (muamalah), 

ketika seseorang melakukan suatu perbuatan atas dasar kepentingan pribadinya tanpa dasar 

mewujudkan mashlahah ashliyyah, sebenarnya pada dasarnya dia melakukan perkara sesuai 

dengan perintah syara’, namun dia tidak akan mendapatkan apa-apa dan amalnya tidak 

terhitung sebagai ibadah, seperti orang yang menikah atas dasar keinginan untuk memenuhi 

nafsu biologisnya dan pertimbangan-pertimbangan tujuan duniawi lainnya, namun tidak 

mempertimbangkan tujuan mewujudkan maqshad al-ashli (tujuan dasar syara’) dalam 

mensyari’atkan pernikahan untuk menjaga keturunan dan menjaga kehormatan diri, nikahnya 

orang tersebut tidak akan mendapatkan pahala apa-apa, karena perkara mubah tidak akan 

mendapatkan pahala kecuali ketika dilakukan dengan niat untuk mendekatkan diri kepada 

Allah, berbeda dengan orang yang menikah yang tujuannya menjaga keturunan atau 

kehormatan diri demi mewujudkan maqashid ashliyyah sebagai bentuk upaya mendekatkan 

diri kepada Allah, maka nikahnya walaupun merupakan perkara mubah termasuk bentuk 

ibadah yang akan mendapatkan pahala.  

Keempat, atas dasar maqashid ashliyyah sebuah amal biasa bisa berubah menjadi wajib, 

karena maqashid ashliyyah akan berkisar dalam hukum wajib ketika merupakan bentuk 

 
17 Irsan dkk, "Analisis Undang-Undang Hukum Keluarga Mesir Nomor 100 Tahun 1985 Pasal 11 Tentang 

Poligami dan Relevansinya dengan Maqashid Syariah", Volume 9 Nomor (2 Mei 2022), h. 166. 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 1, Januari 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

125 

pemeliharaan terhadap hal-hal yang bersifat dharuriyyat dalam agama. Kelima menjalankan 

aktifitas apapun yang sesuai dengan maqashid ashliyyah akan menjadikan sebuah ketaatan 

lebih besar pahalanya, demikian juga akan menjadikan sebuah kemaksiatan lebih besar 

balasannya. 

Maqashid al-Thabi’iyyah 

Maqashid al-thabi’iyyah adalah tujuan pengikut atau tujuan kedua dari suatu hukum 

syariat. Imam Syathibi mendefinisikan maqshid al-thabi’iyyah sebagai tujuan yang 

memperhatikan hawa nafsu, kecenderungan dan tabiat manusia, sebagaimana tujuan 

memenuhi kebutuhan fakir miskin dalam ibadah zakat. Hal ini disebabkan karena 

kebijaksanaan Allah yang maha mengetahui menghendaki segala sesuatu yang ada di dunia 

ini, baik yang bersifat ukhrawi maupun duniawi agar berlangsung mempertimbangkan 

kebutuhan manusia dan untuk memelihara kemaslahatan mereka. Seperti larangan seorang 

muslim meminang (khitbah) wanita yang sudah dipinang oleh saudaranya, maqashid al-

thabi’iyyah dari larangan ini adalah agar lelaki yang telah meminang wanita tersebut tidak 

mengalami kerugian materil atau pun imateri. 

Tingkat maqashid al-thabi’iyyah, hukum, dan kehujjahanyya. Maqashid thabi’iyyah 

merupakan maqashid turunan yang mendukung dan melengkapi maqashid ashliyyah, 

keduanya berhubungan erat dan saling melengkapi.Tidak tercapainya maqashid ashliyyah bisa 

dipastikan mengakibatkan tidak tercapainya maqashid thabi’iyyah, sedangkan tidak 

terpenuhinya maqashid thabi’iyyah sedikit banyak biasanya akan berpengaruh pada cacatnya 

maqashid  ashliyyah, dengan melihat hubungan antara keduannya tingkatan maqashid 

thabi’iyyah ini terbagi menjadi tiga, yaitu : 

Pertama, maqashid thabi’iyyah sebagai penegas dan penguat maqashid ashliyyah, ini 

disebut sebagai maqashid al thabi’iyyah al masyru’ah. Maqashid ini ada pada permasalahan 

ibadah maupun muamalah, disyari’atkan dan diperbolehkan karena sebagai pendorong 

terwujudnya maqashid ashliyyah. Contoh dalam ibadah seperti orang yang bertujuan dalam 

ibadahnya untuk mendapatkan taufiq dari Allah, terkabul setiap doanya, Allah akan menjaga 

dirinya, keluarga, dan harta bendanya, tujuan-tujuan  ini semuanya merupakan hal-hal yang 

kembalinya pada kemanfatan yang akan diraih seorang hamba, namun di perbolehkan beramal 

dengan disertai tujuan tersebut karena sifatnya menguatkan dan mengukuhkan eksistensi 

maqashid ashliyyah. Contoh dalam muamalah dan adat seperti orang yang menikah dengan 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 1, Januari 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

126 

tujuan terpenuhinya hasrat biologis, ketenangan dan ketentraman jiwa dalam rumah tangga, 

dsb. Dengan adanya tujuan-tujuan seperti ini akan tercapai tujuan asal dari pernikahan yaitu 

melestarikan keturunan, sebab dengan tujuan-tujuan tersebut seseorang dengan sendirinya 

akan terdorong melakukan pernikahan dengan tujuan asal pensyari’atannya untuk memperoleh 

anak, dan melestarikan  keturunan. 

Kedua maqashid thabi’iyyah yang bertentangan dengan maqashid ashliyyah, disebut 

dengan maqashid thabi’iyyah ghoiru masyru’ah. tujuan mukallaf dalam menjalankan syari’at 

karena hal-hal yang bertentangan dengan maksud asal pensyariatannya. ini tidak 

diperbolehkan dan tujuan tadi tidak dianggap dan ditolak oleh syara’. Contoh dalam úbudiyyah 

adalah orang yang melakukan ibadah dengan tujuan akan dilihat dan didengar oleh orang 

banyak agar mendapat pujian, mendapat imabalan harta, atau disukai oleh mereka. Tujuan-

tujuan seperti ini tidak diperbolehkan dan merusak ibadahnya, karena tujuan dasar ibadah 

dimaksudkan untuk mengesakan Allah, menghadap Allah dengan tulus tanpa disertai 

kemunafikan, riya’, dan memamerkan diri, agar termasuk orang yang ahli ibadah, bertaqwa, 

dan shalih. Contoh dalam permasalahan muamalah seperti orang yang menikah dengan tujuan 

mut’ah, nikah dalam batas waktu tertentu, atau sebagai muhallil bagi istri yang telah di thalaq 

ba’in oleh suaminya agar bisa dinikah lagi. Tujuan-tujuan tersebut bertentangan dengan spirit 

dasar nikah untuk menghasilkan keturunan, oleh karena itu nikah dengan dasar maqashid 

thabi’iyyah  (tujuan-tujuan pribadi) yang bertentangan dengan maqashid ashliyyah tersebut 

tidak diperbolehkan. 

Ketiga, maqashid thabi’iyyah yang berada diantara dua tingkatan maqashid di atas. 

Pelengkap dan penguat maqashid ashliyyah, sekaligus kontradiksi dan bertentangan 

dengannya (maqashid al tabi’ah baina al martabatain al mukhtalaf fiha). Maqashid 

thabi’iyyah ini adalah yang diperselisihkan ulama, cara menentukan kemungkinan terkuat dan 

terjelas akan dikategorikan pada tingkatan yang pertama atau kedua tergantung jtihad dan 

analisa yang benar dan jeli dari seorang mujtahid. Contohnya orang yang menutut ilmu dan 

mengarang kitab, tujuan asalnya (maqashid ashliyyah) adalah beribadah dan taat kepada Allah, 

terkadang tujuan orang dalam hal ini agar mendapat pujian, ketenaran, dan ucapan terima kasih 

dari masyarakat, ketika tujuan melakukannya atas dasar ini maka hukumnya tidak boleh karena 

bertentangan dengan tujuan asal (maqashid ashliyyah), bisa juga orang melakukannya dengan 

tujuan untuk kepentingan pendidikan, acuan keilmuan, dan menuntut ilmu serta nasyr al ilmi, 

tujuan-tujuan seperti ini diperbolehkan oleh syara’. Dari contoh tersebut bisa dipahami bahwa 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 1, Januari 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

127 

satu amalan ada kemungkinan dilakukan dengan maksud dan tujuan yang berbeda, boleh 

tidaknya ibadah tersebut akhirnya melihat pertimbangan maqashid thabi’iyyah yang melatar 

belakangi seseorang melakukan sesuatu. Yang perlu diperhatikan hanya apakah faktor tersebut 

sebagai penguat terwujudnya maqashid ashliyyah dan tidak bertentangan dengannya, atau 

faktornya kontradiksi dan justru maqashid ashliyyah yang mengikuti (merupakan turunan) 

kepada maqashid thabi’iyyahnya, ketika demikian maka jelas batal dan tidak diperbolehkan.18 

Contoh maqashid al-ashliyyah dan maqashid al-thabi’iyyah 

Maqashid ashliyyah dan thabi’iyyah dalam ibadah sholat mengandung makna yang 

mendalam dan saling melengkapi. Maqashid ashliyyah atau tujuan asli dari sholat adalah untuk 

berserah diri kepada Allah, yang diwujudkan dalam bentuk merendahkan diri, tunduk, dan 

merasa hina di hadapan-Nya. Dalam hal ini, sholat menegaskan Allah sebagai Tuhan yang 

Maha Esa, menghapuskan segala bentuk pengagungan selain-Nya, serta memohon ampunan-

Nya atas segala dosa. Di sisi lain, maqashid thabi’iyyah atau tujuan alamiah dari sholat juga 

memiliki peran penting. Sholat berfungsi sebagai pencegah dari perbuatan keji dan munkar, 

karena setiap gerakan dan bacaan sholat mengingatkan umat Muslim untuk menjaga perilaku 

dan menjalankan perintah Allah. Selain itu, sholat juga memberikan kesempatan untuk 

beristirahat sejenak dari kejemuan dan kesibukan dunia, menyegarkan jiwa dan pikiran, serta 

menyeimbangkan hubungan dengan Allah dan sesama. Dengan demikian, sholat tidak hanya 

berfungsi sebagai kewajiban ibadah, tetapi juga sebagai sarana untuk menjaga kesejahteraan 

batin dan mencegah keburukan dalam kehidupan sehari-hari. Dalam ibadah puasa maqashid 

ashliyyah tunduk dan membentengi ini dalam menjaga hawa nafsu. Maqashid thabi’iyyah 

puasa adalah mencegah kemungkinan-kemungkinan tipu daya setan, dan membantu 

membentengi diri ketika dalam keadaan sendiri karena akan terbiasa ingat kepada Allah serta 

menjaga diri dari melakukan larangan-Nya walaupun tidak ada orang yang melihat. 

Maqashid ashliyyah dan thabi’iyyah dalam ibadah zakat memiliki tujuan yang sangat 

mendalam, baik dari segi spiritual maupun sosial. Maqashid ashliyyah dalam zakat adalah 

menjalankan perintah Allah dengan penuh kepatuhan, yang menunjukkan rasa syukur dan 

penghargaan kepada-Nya atas segala nikmat yang diberikan. Zakat juga berfungsi sebagai 

bentuk pujian kepada Allah, karena dengan menunaikan kewajiban ini, seorang Muslim 

mensucikan jiwa dan hartanya. Zakat menjadi sarana untuk membersihkan diri dari sifat kikir 

 
18 Abu Ishaq Ibrahim bin Musa al Syathib, op.cit., h. 180. 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 1, Januari 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

128 

dan keserakahan, serta mengarahkan harta yang dimiliki agar bermanfaat bagi orang lain dan 

untuk tujuan yang lebih mulia. Sementara itu, maqashid thabi’iyyah dalam pensyariatan zakat 

berfokus pada aspek sosial dan ekonomi. Zakat diharapkan dapat mendorong perkembangan 

masyarakat dalam bidang perdagangan, perindustrian, dan sektor ekonomi lainnya, sehingga 

dapat memperkuat perekonomian umat Islam. Selain itu, zakat juga memiliki peran yang 

sangat penting dalam membantu memenuhi kebutuhan fakir miskin dan orang-orang yang 

tidak mampu, dengan cara mendistribusikan kekayaan yang ada secara adil dan merata. 

Dengan demikian, zakat tidak hanya sebagai kewajiban ibadah pribadi, tetapi juga sebagai 

instrumen untuk menciptakan kesejahteraan sosial dan ekonomi yang lebih merata di 

masyarakat. 

Maqashid ashliyyah dan thabi’iyyah dalam pensyariatan ibadah haji memiliki dimensi 

spiritual dan sosial yang saling mendukung. Maqashid ashliyyah disyari’atkannya haji adalah 

untuk menjalankan perintah Allah sebagai bentuk ibadah yang penuh pengabdian, yang 

diwujudkan dalam rangkaian manasik haji, yaitu serangkaian aktivitas dan ucapan dzikir yang 

mengagungkan Allah. Haji adalah ibadah yang menuntut setiap pelakunya untuk menyucikan 

diri, merendahkan hati, dan menunjukkan ketundukan yang total kepada Allah, serta 

mengingatkan mereka tentang kebesaran Allah dalam setiap langkah dan doa yang 

dipanjatkan. Sementara itu, maqashid thabi’iyyah dalam pensyari’atan haji berhubungan 

dengan keuntungan-keuntungan yang dapat dimanfaatkan oleh umat manusia, baik dalam 

aspek sosial maupun ekonomi. Perjalanan haji, selain menjadi sarana spiritual, juga 

memberikan peluang besar dalam meningkatkan sektor perekonomian, terutama bagi 

masyarakat yang terlibat dalam sektor pelayanan, perdagangan, dan logistik selama musim 

haji. Hal ini mencakup berbagai aspek, mulai dari peningkatan jumlah wisatawan haji yang 

datang ke Tanah Suci, hingga pemanfaatan kesempatan untuk berdagang dan menyediakan 

kebutuhan para jamaah. Dengan demikian, haji tidak hanya membawa manfaat spiritual, tetapi 

juga memberikan kontribusi bagi kemajuan ekonomi dan kesejahteraan umat. 

Transaksi dalam Islam, yang dikenal dengan istilah muamalah, memiliki tujuan utama 

untuk memelihara harta, mendorong manusia untuk bekerja dalam mencari rezeki yang halal, 

dan menjadikannya sebagai sarana ibadah kepada Allah. Dalam konteks ini, muamalah tidak 

hanya berfokus pada kegiatan ekonomi, tetapi juga pada upaya menjadikan setiap transaksi 

sebagai bentuk pengabdian kepada Allah. Hal ini mendorong umat Islam untuk melakukan 

transaksi dengan cara yang sesuai dengan prinsip-prinsip syariat, seperti kejujuran, keadilan, 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 1, Januari 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

129 

dan saling menguntungkan, agar dapat memperoleh hasil yang berkah. Sedangkan maqashid 

thabi’iyyah dalam muamalah berkaitan dengan terpenuhinya kebutuhan duniawi manusia. 

Sebagai makhluk sosial, manusia memiliki naluri untuk memenuhi kebutuhan hidup, seperti 

makan, minum, pakaian, tempat tinggal, uang, dan sebagainya. Untuk itu, mereka tidak bisa 

hidup tanpa berinteraksi dengan orang lain dalam proses muamalah, baik dalam transaksi jual 

beli, pekerjaan, atau berbagai bentuk interaksi ekonomi lainnya. Agar interaksi ini berjalan 

dengan baik, dibutuhkan aturan yang jelas dari agama yang mengatur praktek muamalah, 

sehingga tidak terjadi kerugian atau ketidakadilan di antara individu. Prinsip-prinsip ini 

penting untuk menciptakan hubungan yang harmonis dan saling menguntungkan dalam setiap 

bentuk transaksi, dan memastikan bahwa muamalah dilakukan dengan cara yang tidak 

merugikan satu pihak.19 

Maqashid ashliyyah dan thabi’iyyah dalam munakahat (pernikahan) memiliki tujuan 

yang sangat mendalam, baik dari segi spiritual maupun sosial. Maqashid ashliyyah atau tujuan 

utama dari pernikahan adalah untuk mendapatkan keturunan demi kelangsungan hidup 

manusia. Dengan adanya pernikahan, manusia dapat melaksanakan regenerasi, yang 

memungkinkan terwujudnya kelangsungan hidup dan kemajuan umat manusia. Selain itu, 

pernikahan juga berfungsi untuk memelihara nasab (garis keturunan) dan harga diri seseorang, 

karena keluarga menjadi tempat untuk menjaga martabat dan kehormatan dalam masyarakat. 

Pernikahan adalah sarana yang sah untuk membentuk keluarga yang menjadi pilar dalam 

masyarakat, di mana nilai-nilai kehidupan dapat diteruskan dari satu generasi ke generasi 

berikutnya. 

Sementara itu, maqashid thabi’iyyah dalam pernikahan berkaitan dengan kebutuhan 

biologis manusia, seperti keinginan untuk menikmati kehidupan bersama pasangan (istimta’) 

dan berhubungan intim. Keinginan ini merupakan salah satu kodrat dalam diri manusia yang 

tidak terpisahkan dari tujuan asli pernikahan, yaitu untuk memelihara keturunan. Allah 

menciptakan hasrat ini sebagai dorongan alami dalam diri setiap individu, yang mendorong 

mereka untuk memenuhi tujuan utama pernikahan—yakni membangun keluarga dan 

memperbaharui generasi. Dengan demikian, tujuan biologis dan sosial dalam pernikahan 

berjalan selaras untuk mencapai maqashid ashliyyah, yaitu menjaga kelangsungan hidup 

manusia, memelihara nasab, serta menguatkan ikatan keluarga dan masyarakat. 

 
19 Dr. Nuruddin Bin Mukhtar al Khadimi, Ilmu al Maqashid al Syari’ah, Riyadh; Maktabah al ‘Abikan, 2001 h. 

171 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 1, Januari 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

130 

Maqashid ashliyyah dan thabi’iyyah dalam jinayat (hukuman pidana) memiliki tujuan 

yang mendalam terkait dengan keadilan dan pemulihan hubungan sosial. Maqashid ashliyyah 

atau tujuan utama dari disyari’atkannya hukuman dalam kasus tindak pidana adalah untuk 

mewujudkan keadilan. Dalam hal ini, hukuman bertujuan untuk memberikan ganti rugi bagi 

korban atas kerugian yang dialami, sebagai penebus kesalahan pelaku, serta untuk memberikan 

efek jera agar pelaku tidak mengulangi perbuatannya. Dengan penerapan hukuman yang adil, 

sistem hukum Islam berusaha menegakkan keseimbangan antara hak korban dan pelaku, serta 

mencegah kejahatan di masa depan. Sedangkan maqashid thabi’iyyah dalam permasalahan 

jinayat berfokus pada aspek pemulihan emosi korban dan masyarakat secara keseluruhan. 

Hukuman tidak hanya berfungsi sebagai balasan terhadap kesalahan pelaku, tetapi juga untuk 

meredakan emosi korban dan menumbuhkan kerelaan dalam hatinya. Hal ini penting agar 

korban tidak terjebak dalam rasa dendam yang berlebihan, yang bisa mengarah pada balas 

dendam pribadi atau tindakan main hakim sendiri. Dengan adanya hukuman yang sesuai, 

diharapkan korban dapat menerima kenyataan dan memaafkan, sehingga tercipta kedamaian 

dan keharmonisan dalam masyarakat. Maqashid thabi’iyyah ini bertujuan untuk menjaga 

stabilitas sosial dan menghindari perpecahan lebih lanjut. 

Persamaan dan Perbedaan Maqashid al-Ashliyyah dan Maqashid al Thabi’iyyah. 

Persamaan antara maqashid al-Ashliyyah dan maqashid al-Thabi’iyyah terletak pada 

beberapa hal pertama, tujuan utama yang dikehendaki oleh Syara’. Baik maqashid al-

Ashliyyah maupun maqashid al-Thabi’iyyah adalah bagian dari maqashid al-syari'ah yang 

ditetapkan oleh Allah melalui syariat. Keduanya memiliki tujuan untuk terwujudnya maslahah 

(kemanfaatan dan kebaikan) dalam kehidupan manusia, baik di dunia maupun di akhirat. Ini 

mencakup kebaikan untuk individu, masyarakat, umat manusia secara keseluruhan, dan 

bahkan untuk semua makhluk hidup yang ada di bumi. Dengan demikian, baik maqashid 

ashliyyah maupun thabi'iyyah pada dasarnya bertujuan untuk menjaga dan memelihara 

kesejahteraan umat manusia dan menciptakan harmoni di dunia dan akhirat. 

Kedua Dasar Penetapan yang Berlandaskan pada Adillah al-Syar’iyyah: Kedua jenis 

maqashid ini ditetapkan melalui adillah al-syar’iyyah al-mu’tabarah yang sahih dan dapat 

dipertanggungjawabkan. Dasar-dasar hukum yang mendasari penetapan maqashid ini berasal 

dari nash-nash agama, yaitu Al-Qur'an dan Hadis, serta melalui ijma' (kesepakatan para ulama) 

dan istinbath, ijtihad, serta istiqra' (penarikan kesimpulan dari berbagai dalil). Ini menunjukkan 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 1, Januari 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

131 

bahwa keduanya dihasilkan dari proses yang sahih dan diterima dalam hukum Islam, serta 

memiliki dasar yang kuat dalam tradisi syariat Islam 

Adapun perbedaan antara maqashid al-Ashliyyah dan maqashid al-Thabi’iyyah dapat 

dilihat dalam beberapa aspek. Pertama Tujuan dan Status Hukum. Maqashid al-Ashliyyah 

adalah tujuan asal atau tujuan utama dari pensyariatan hukum, yang langsung berhubungan 

dengan prinsip-prinsip dasar dalam agama, seperti menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan 

harta. Maqashid ini berkaitan dengan pemeliharaan perkara-perkara dharuriyyat (kebutuhan 

pokok) yang harus dijaga demi kebaikan umat manusia dan umat Islam secara keseluruhan. 

Hukum-hukum yang termasuk dalam maqashid ashliyyah adalah wajib karena jika tidak 

dilaksanakan, akan merugikan kepentingan umum dan agama. Sedangkan Maqashid al-

Thabi’iyyah, di sisi lain, adalah tujuan pelengkap atau turunan dari maqashid ashliyyah. 

Maqashid ini lebih bersifat sebagai penguat hikmah atau motivasi pendorong untuk 

mewujudkan tujuan utama. Maqashid thabi'iyyah bisa bersifat wajib, mubah (boleh), atau 

makruh. Kadang-kadang, ia menjadi wajib ketika bertindak sebagai perantara untuk mencapai 

maqashid ashliyyah yang wajib, tetapi dalam kondisi lain, maqashid thabi’iyyah dapat bersifat 

mubah atau bahkan makruh dalam konteks tertentu. 

Kedua, Tingkat Kewajiban Maqashid ashliyyah menuntut kewajiban yang lebih tegas 

dan jelas dalam pelaksanaannya, karena jika tidak diwujudkan, maka maslahah ‘ammah 

(kepentingan umum) bisa terabaikan, dan ini dapat merusak kesejahteraan masyarakat secara 

luas. Oleh karena itu, hukum-hukum dalam maqashid ashliyyah diharuskan untuk diterapkan 

tanpa kompromi. Sedangkan Maqashid thabi’iyyah, karena terkait dengan keinginan manusia 

dan naluri dasar manusiawi, tuntutannya tidak sekuat maqashid ashliyyah. Hal ini disebabkan 

karena maqashid thabi’iyyah berfungsi sebagai pemelihara hasrat atau kebutuhan manusia 

yang tidak selalu bersifat wajib. Meskipun demikian, maqashid thabi’iyyah bisa menjadi wajib 

dalam konteks tertentu, ketika ia menjadi sarana untuk mewujudkan maqashid ashliyyah yang 

lebih utama. 

Ketiga Tingkat Pengaruh terhadap Tuntutan Hukum. Maqashid ashliyyah memiliki 

tuntutan yang sangat dipertegas, karena jika tujuan ini diabaikan, maka akan menyebabkan 

kerugian besar bagi masyarakat dan agama. Kebaikan dan manfaat yang terkandung dalam 

maqashid ashliyyah berkaitan langsung dengan kepentingan umum, dan tanpa 

pelaksanaannya, maka kerusakan sosial dan moral bisa terjadi. Sedangkan Maqashid 

thabi’iyyah, karena berhubungan dengan hasrat dan keinginan manusia, tuntutannya lebih 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 1, Januari 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

132 

bersifat tidak dipertegas. Sebab, manusia secara alami cenderung berusaha untuk memenuhi 

kebutuhan dan keinginan mereka sendiri. Namun, maqashid thabi’iyyah tetap memiliki peran 

penting sebagai pendorong untuk mewujudkan tujuan utama yang lebih besar, dan tidak 

menuntut keterpaksaan yang sama seperti maqashid ashliyyah. Secara keseluruhan, maqashid 

ashliyyah merupakan tujuan yang sangat fundamental dan wajib, sedangkan maqashid 

thabi’iyyah lebih bersifat sebagai pelengkap dan pemelihara hasrat manusia yang dapat 

berstatus wajib, mubah, atau makruh tergantung pada konteks dan hubungannya dengan tujuan 

utama syariat.20. 

KESIMPULAN   

Setelah penulis memaparkan penjelasan yang panjang lebar tentang mqashid al ashliyyah 

dan maqashid al taba’iyyah serta hal-hal yang berhubungan denganya, dari pemaparan di atas 

dapat disimpulkan beberapa poin penting diantaranya sebagai berikut:  pertama, aqashid 

ashliyyah adalah merupakan tujuan asal dari syari’ dalam pensyariatan hukum agama, dan 

tujuan utama dibalik setiap hukum syara’. Adapun maqashid al tabi’iyyah adalah tujuan 

pelengkap dan tujuan sekunder dari pensyari’atan hukum syara’, maqashid ini biasanya 

mengakomodir tujuan-tujuan dari mukallaf sebagai bentuk rahmat dan belas kasihan Allah 

karena memandang naluri manusiawinya. Kedua, Maqashid ashliyyah sebagai tujuan utama 

dan kehendak Allah dalam memberikan syari’at tentunya harus di pelihara dan diprioritaskan 

dari pada maqashid al tabi’iyyah. maqashid ashliyyah bisa merubah amaliyyah seseorang yang 

sebenarnya hanya mubah menjadi sunnah hukumnya dan menjadi amal yang pahalanya lebih 

tinggi, tidak demikian halnya dengan maqashid al tabi’iyyah. Ketiga maqashid al tabi’iyyah 

sebagai tujuan sekunder dan pelengkap bagi maqashid ashliyyah tentunya sama-sama di 

maksudkan oleh syari’ agar terwujud, keduanya diakui sebagai tujuan yang harus dipenuhi 

sehingga keabsahannya mendapatkan legitimasi dari syara’ melalui nash-nash al syar’iyyah. 

Keempat, maqashid tabi’iyyah sebagai pelengkap dan pendukung bagi maqashid  ashliyyah 

dalam prakteknya tidak boleh kontradiksi dengannya, apalagi sampai menggugurkan tujuan 

asal tersebut. 

DAFTAR PUSTAKA  

Abu Ishaq Ibrahim bin Musa al Syathib, op.cit., h. 180. 

 
20 Dr. Abdul Aziz Bin Abdurrahman Bin Ali Bin Rabi’ah, Ilmu Maqashid al Syari’, Riyadl; Al Mamlakah al 

‘Arabiyah al Saudiyah, 2002, h.187-189 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 1, Januari 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

133 

Abu Ishaq Ibrahim bin Musa al Syathibi, Al Muwafaqat Fi Ushul al Syari’at, Tahqiq al Syaikh 

Abdullah Darraz, Alexandria; Dar al Fikr al ‘Arabi, Juz II h. 54-61 

Abu ishaq ibrahim bin musa al-syathibi, al muwafaqat fi ushul al syariat, tahqiq al syaikh 

abdullah darraz, alexandria: dar al fikr al ‘arabi, juz II h. 54-61 

Ahmad Bin Muhammad Bin Ali al Fayumi al Muqri, Al Mishbah al Munir Fi Gharib al Syarh 

al Kabir li al Rafi’I , Beirut; Maktabah Lubnan, 1987, h. 192 

Auda, Jasser. 2007. Fiqh al Maqsid Insat al Ahkm bi Maqsidih. Herndon: IIIT., h. 15 

Bakri, Asafri Jaya. 1996. Konsep Maqoshid Syariah Menurut Al Syathibi. Jakarta: Pt. Raja 

Grafindo Persada, h. 61 

Dr. Abdul Aziz Bin Abdurrahman Bin Ali Bin Rabi’ah, Ilmu Maqashid al Syari’, Riyadl; Al 

Mamlakah al ‘Arabiyah al Saudiyah, 2002, h.183. 

Dr. Abdul Aziz Bin Abdurrahman Bin Ali Bin Rabi’ah, Ilmu Maqashid al Syari’, Riyadl; Al 

Mamlakah al ‘Arabiyah al Saudiyah, 2002, h.187-189 

Dr. Nuruddin Bin Mukhtar al Khadimi, Ilmu al Maqashid al Syari’ah, Riyadh; Maktabah al 

‘Abikan, 2001 h. 171 

Dr. Nuruddin Bin Mukhtar al Khadimi, Ilmu al Maqashid al Syari’ah, Riyadh; Maktabah al 

‘Abikan, 2001 h. 71 

Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam, h. 125. 

Irsan dkk, "Analisis Undang-Undang Hukum Keluarga Mesir Nomor 100 Tahun 1985 Pasal 

11 Tentang Poligami dan Relevansinya dengan Maqashid Syariah", Volume 9 Nomor (2 

Mei 2022), h. 166. 

Khairul Umam, Ushul Fiqih, (Bandung, Pustaka Setia), 2001.h.125 

Mawardi, Ahmad Imam. 2010. Fiqh Minoritas; Fiqh Aqalliyat dan Evolusi Maqashid al 

Syariah Dari Konsep ke Pendekatan. Yogyakarta: LKiS. H. 179 

Muhammad Thahir Ibn ‘Asyur, Maqashid al Syari’ah al Islamiyyah, Yordania; Dar Al Nafais, 

2001 h. 231 

Satria efendi (1998:14) 

 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

