JURNAL INOVASI HUKUM
Vol 6, No. 1, Januari 2025
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

PEMBAGIAN AL-MAQASHID AL-SYARIAH (al-Maqashid al-Syariah ditinjau dari

Kualitas dan Cakupannya)

Hengki Januardi', Salma?, Muchlis Bahar?

L23Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang

hengkijanuardijmz@gmail.com’, salma@uinib.ac.id?, muchlisbahar@uinib.ac.id>

ABSTRACT; The development of civilization and the problems of society are so
complex that Muslim scholars certainly require a new method that is more concrete
and more solution to be used as a reference as a basis for legal istinbath which
can offer legal products that are in line with current developments, one of the
concepts that is very intensively worked on and developed. promoted by Muslim
thinkers is the maqashid shari'ah method. The maqashid syari'ah methodology is
very identical to the discussion regarding the objectives and wisdom of ahkam al
syari'ah as a legal goal that really needs to be considered in understanding and
determining sharia law. To make it easier to understand the concept of maqashid
shari'ah, a person must know the ins and outs of maqashid (goals of shari'ah)
along with the various categories and divisions, this is so that when taking bath
using the maqashidi approach he will not be mistaken in determining what
magqashid he is relying on. and basic legal considerations, for example in the
concept of maqashid there are categories maqashid ‘ammah and khalshsah, there
is maqashid daruriyyat, hajiyat, and tahsiniyyat, there is maqashid'ummuiyyah
and fardiyyah or juz'iyyah, there is maqashid alashliyyah and magqashid al
taba'iyyah, etc. In the process of determining the law, maqashid al dlaruriyyat must
take precedence over maqashid al hajiyyat, maqashid 'ammah takes precedence
over maqashid khashshah, maqashid taba'iyyah must not contradict maqashid al
ashliyyah, and so on. So, from the various maqashid sharia methods, the author
will try to discuss the maqashid ashliyyah and maqashid taba'iyyah methods in
this article wusing descriptive literature research methods, which will
comprehensively explain the ontology of the two maqashid as well as the
conceptual rules related to them.

Keywords: Maqasyid Sharia, Maqasyid Al-Ashliyah, Maqasyid Taba'iyyah.

ABSTRAK; Perkembangan peradaban dan problematika masyarakat yang
demikian komplek para sarjana muslim tentunya membutuhkan sebuah metode
baru yang lebih konkrit dan lebih solutif untuk dijadikan acuan sebagai
dasar istinbath hukum yang bisa menawarkan produk hukum yang selaras dengan
perkembangan zaman, salah satu konsep yang sangat gencar di garap dan di
promosikan oleh pemikir muslim adalah metode maqashid syari’ah. metodologi
magqashid syari’ah sangat identik dengan pembahasan seputar tujuan-tujuan dan
hikmah ahkam al syari’ah sebagai sebuah tujuan pensyari’atan hukum yang sangat
perlu untuk dipertimbangkan dalam memahami serta menentukan hukum syari’at.
untuk memudahkan memahami konsep maqashid syari’ah seseorang harus

117


http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih
mailto:hengkijanuardijmz@gmail.com
mailto:salma@uinib.ac.id
mailto:muchlisbahar@uinib.ac.id

JURNAL INOVASI HUKUM
Vol 6, No. 1, Januari 2025
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

mengetahui seluk beluk maqgashid (tujuan-tujuan syari’at) beserta berbagai macam
kategori dan pembagiannya, hal ini dimaksudkan agar ketika beristinbath dengan
menggunakan pendekatan maqashidi ia tidak akan salah menentukan maqashid apa
yang ia jadikan sandaran dan dasar pertimbangan hukum, misalnya dalam konsep
magashid ada kategori maqashid ‘ammah dan khalshsah, ada magashid
daruriyyat, hajiyat, dan tahsiniyyat, ada maqashid 'ummuiyyahdan fardiyyah atau
juz’iyyah, ada maqgashid alashliyyah dan magqashid al taba’iyyah, dsb. Dalam
proses penentuan hukum magashid al  dlaruriyyat harus  diunggulkan
dari magashid al hajiyyat, maqashid ‘ammah di dahulukan dari pada magashid
khashshah, magashid taba’iyyah tidak boleh kontradiksi dengan magqgashid al
ashliyyah, demikian seterusnya. Sehingga dari berbagai macam metode maqashid
syariah ini, maka penulis akan mencoba membahas metode maqashid ashliyyah
dan maqashid taba’iyyah dalam tulisan ini dengan metode penelitian kepustakaan
secara deskriptif akan dipaparkan secara komprehensif tentang ontology kedua
maqashid tersebut serta kaidah konseptual yang berkaitan dengannya.

Kata Kunci: Maqasyid Syariah, Maqasyid Al-Ashliyah, Maqasyid Taba’iyyah.

PENDAHULUAN

Secara etimologi, maqashid al-syari’ah adalah gabungan dari dua kata: maqashid
(2=l20) dan al-syari’ah (A4, Kata maqashid merupakan bentuk jamak dari magshad (3<s«),
yang berasal dari akar kata gashd (~<%). Kata ini juga memiliki bentuk turunan lain seperti
maqhid (%) atau qushud (2s<%), yang semuanya berasal dari kata kerja gashada yaqshidu
(2=l 1a8) Maknanya beragam, termasuk "menuju ke suatu arah," "tujuan," "tengah-tengah,"
"adil," "tidak melampaui batas," serta "jalan lurus" atau "sikap moderat antara berlebihan dan

kekurangan."?

Berbagai makna ini dapat ditemukan dalam penggunaan kata gashada dan
turunannya dalam Al-Qur'an.

Sementara itu, al-syari’ah (A=4), secara etimologi bermakna jalan menuju mata air,
jalan menuju mata air ini dapat pula dikatakan sebagai jalan kearah sumber pokok kehidupan.
Syariah secara terminologi adalah al nusus al mugaddasah (teks-teks suci) dari al Quran dan al

Sunnah yang mutawatir yang sama sekali belum dicampuri oleh pemikiran manusia. Muatan

1 Ahmad Bin Muhammad Bin Ali al Fayumi al Mugri, Al Mishbah al Munir Fi Gharib al Syarh al Kabir li al
Rafi’l, Beirut; Maktabah Lubnan, 1987, h. 192

2 Mawardi, Ahmad Imam. 2010. Figh Minoritas; Figh Aqalliyat dan Evolusi Magashid al Syariah Dari Konsep
ke Pendekatan. Yogyakarta: LKiS. H. 179

118


http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

JURNAL INOVASI HUKUM
Vol 6, No. 1, Januari 2025
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

Syariah dalam arti ini mencakup aqidah, amaliyyah, dan khulugiyyah.3Secara terminologis,
magqasid al Syariah dapat diartikan sebagai nilai dan makna yang dijadikan tujuan dan hendak
direalisasikan oleh pembuat syariah (Allah SWT) dibalik pembuatan syariat dan hukum, yang
diteliti oleh para ulama mujtahid dari teks-teks syariah.*

Kandungan maqashid al-syari’ah adalah pada kemaslahatan. Kemaslahatan itu, melalui
analisis maqashid al-syari’ah tidak hanya dilihat dalam arti teknis belaka, akan tetapi dalam
upaya dinamika dan pengembangan hukum dilihat sebagai sesuatu yang mengandung niai-
nilai filosofis dari hukum-hukum yang disyariatkan Tuhan kepada manusia. Dalam rangka
mewujudkan kemaslahatan di dunia dan akhirat, berdasarkan penelitian para ahli ushul figh,
ada lima unsur pokok yang harus dipelihara dan diwujudkan, yaitu agama (hifz al-din), jiwa
(hifz al-nafs), akal (hifz al-aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal).®

Menurut pandangan Imam Izzuddin Ibnu Abdul Salam, seluruh ajaran, larangan, dan
perintah dalam syariat bertujuan untuk membawa manfaat dan kebaikan bagi manusia, baik
dalam kehidupan dunia maupun akhirat. Allah, sebagai Tuhan yang Maha Agung, pada
hakikatnya tidak memerlukan ibadah dari makhluk-Nya. Ibadah yang dilakukan oleh manusia
adalah wujud pengakuan atas keesaan dan keagungan Allah. Segala bentuk perilaku manusia,
baik berupa ketaatan maupun kemaksiatan, tidak sedikit pun memengaruhi kemuliaan dan
kebesaran Allah. Oleh karena itu, dapat disimpulkan bahwa seluruh maslahat dari hukum
syariat sebenarnya ditujukan untuk kepentingan dan kesejahteraan manusia itu sendiri.

Menurut Satria Efendi, maqashid al-syari’ah dapat dipahami dari dua perspektif, yaitu
umum dan khusus. Dalam pengertian umum, maqashid al-syari’ah merujuk pada tujuan yang
terkandung dalam ayat-ayat Al-Qur'an yang memuat hukum, serta hadis-hadis yang
menjelaskan ketentuan hukum. Makna ini mencakup pengertian yang dapat dipahami secara
kebahasaan maupun tujuan yang lebih dalam yang terkandung dalam teks tersebut. Sementara
itu, dalam pengertian khusus, maqashid al-syari’ah mengacu pada maksud tertentu yang ingin
dicapai melalui penetapan suatu hukum. Dengan demikian, pengertian khusus ini menjadi inti
dari maqashid al-syari’ah, yaitu memahami tujuan spesifik dari setiap aturan yang ditetapkan

dalam syariat.”

3 Bakri, Asafri Jaya. 1996. Konsep Magoshid Syariah Menurut Al Syathibi. Jakarta: Pt. Raja Grafindo Persada, h.
61

4 Auda, Jasser. 2007. Figh al Magsid Insat al Ahkm bi Magsidih. Herndon: IT., h. 15

> Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam, h. 125.

6 Khairul Umam, Ushul Figih, (Bandung, Pustaka Setia), 2001.h.125

7 Satria efendi (1998:14)

119


http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

JURNAL INOVASI HUKUM
Vol 6, No. 1, Januari 2025
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

Para ulama maqashid telah mengembangkan berbagai klasifikasi maqashid al-syari’ah
berdasarkan beragam sudut pandang. Klasifikasi ini memiliki peran penting dalam membantu
para praktisi hukum memahami dan menerapkan maqashid al-syari’ah dalam proses istinbath
hukum dengan pendekatan maqashidi. Salah satu metode pengklasifikasian ini didasarkan
pada empat aspek utama, yaitu: Pertama Dari sisi subyektivitas, maqashid al-syari’ah terbagi
menjadi dua kategori yaitu Maqashid as-Syari’ yaitu tujuan yang berasal dari Allah dan
Rasul-Nya, seperti maksud penciptaan syariat, pemahaman terhadap syariat, pembebanan
hukum syariat, serta tujuan memasukkan manusia ke dalam lingkup hukum dan Maqashid al-
Mukallaf yaitu tujuan yang berhubungan dengan para hamba, termasuk keyakinan, ucapan,
dan tindakan mereka.® Kedua, Berdasarkan orisinalitasnya, magqashid al-syari’ah dibagi
menjadi Al-Maqashid al-Ashliyah yaitu tujuan syariat yang tidak dipengaruhi oleh
kecenderungan hawa nafsu atau tabiat manusia, seperti kepatuhan dalam melaksanakan
kewajiban zakat dan Al-Maqashid at-Taba’iyyah yaitu tujuan syariat yang memperhatikan
kebutuhan manusia, seperti memberikan bantuan kepada fakir miskin melalui zakat.®

ketiga dari sisi universalitas, maqashid al-syari’ah diklasifikasikan menjadi Al-
Magqashid al-Ammah yaitu hikmah yang berlaku secara umum dalam proses pensyariatan,
misalnya kemaslahatan primer (ad-dharuriyat) dan Al-Maqashid al-Khassah yaitu hikmah
yang ditujukan untuk hukum atau bab tertentu, seperti tujuan melindungi hak perempuan dalam
hukum keluarga atau mencegah penipuan dalam transaksi keuangan.'® Keempat, berdasarkan
tingkat urgensinya, maqashid al-syari’ah dibagi menjadi Dharuriyat yaitu kemaslahatan yang
bersifat mendasar bagi kehidupan manusia, seperti perlindungan terhadap agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta dan hajiyat yaitu kemaslahatan yang memudahkan dan memberikan
kenyamanan dalam menjalani kehidupan, tanpa mengakibatkan kerugian besar jika tidak
terpenuhi serta Tahsiniyat yaitu kemaslahatan yang berkaitan dengan keindahan moral, etika,
dan harmoni dalam interaksi sosial dan budaya.!

Abu Ishaq As-Syatibi memperkenalkan dimensi juz’iyah (parsial) dan kulliyah

(universal) dalam kategori universalitas maqashid,'? sedangkan Ibnu Asyur menambahkan

8 Dr. Nuruddin Bin Mukhtar al Khadimi, Ilmu al Maqashid al Syari’ah, Riyadh; Maktabah al ‘Abikan, 2001 h.
71

9 Op. Cit. h. 75

10 0p. Cit. 72

1 Op.Cit.h. 71

12 Abu Ishaq Ihrahim bin Musa al Syathibi, Al Muwafagat Fi Ushul al Syari’at, Tahqgiq al Syaikh Abdullah
Darraz, Alexandria; Dar al Fikr al ‘Arabi, Juz II h. 54-61

120


http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

JURNAL INOVASI HUKUM
Vol 6, No. 1, Januari 2025
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

perspektif validitas dengan membagi maqashid ke dalam gathiyah (pasti) dan dhanniyah

).1® Setelah memaparkan berbagai klasifikasi maqashid al-syari’ah dari sudut pandang

(dugaan
ini, pembahasan akan berfokus lebih lanjut pada magqgashid al-ashliyah dan magashid at-

taba’iyyah

METODE PENELITIAN

Metode penelitan dalam pembahasan ini merupakan jenis riset kepustakaan (library
research), merupakan metode penelitian yang mengandalkan sumber literatur atau dokumen
tertulis sebagai data utama. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengumpulkan,
memahami, dan menganalisis informasi dari berbagai referensi seperti buku, jurnal, artikel,
laporan resmi, serta karya ilmiah lainnya. Bebeda halnya dengan penelitian lapangan, library
research dilakukan di lokasi seperti perpustakaan, repositori digital, atau arsip dokumen, tanpa
melibatkan pengumpulan data langsung dari responden.

Proses penelitian ini diawali dengan identifikasi sumber data yang relevan, dilanjutkan
dengan pengumpulan informasi dari referensi yang dipilih. Data yang terkumpul kemudian
dikelompokkan berdasarkan kategori tertentu, seperti tema atau topik yang berkaitan dengan
penelitian. Analisis data dilakukan dengan berbagai pendekatan, misalnya analisis deskriptif
untuk menggambarkan isi data, analisis komparatif untuk membandingkan berbagai sumber,
atau analisis kritis untuk mengevaluasi konteks data tersebut. Setelah dianalisis, data
diinterpretasikan dengan mengaitkannya pada teori atau permasalahan penelitian, dan hasilnya
disusun secara sistematis dalam bentuk laporan atau tulisan ilmiah.

Penelitian kepustakaan memiliki kelebihan dalam menyediakan data teoritis dan historis
yang mendalam dengan biaya yang lebih rendah dibandingkan dengan penelitian lapangan.
Namun, metode ini juga memiliki kelemahan, seperti keterbatasan pada ketersediaan literatur
dan ketidakmampuannya menghasilkan data empiris langsung. Kendati demikian, penelitian
ini tetap menjadi pilihan yang efektif untuk kajian konseptual dan pengembangan teori.

Penelitian ini bertujuan untuk membahas secara mendalam konsep Magashid Syari'ah,
khususnya mengenai Maqgashid Al-Ashliyah dan Maqashid Taba'iyyah, serta penerapannya
dalam penentuan hukum Islam yang relevan dengan perkembangan zaman. Mengingat

kompleksitas masalah yang dihadapi masyarakat dan kemajuan peradaban, diperlukan

13 Muhammad Thahir Ibn ‘Asyur, Magashid al Syari’ah al Islamiyyah, Yordania; Dar Al Nafais, 2001 h. 231

121


http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

JURNAL INOVASI HUKUM
Vol 6, No. 1, Januari 2025
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

pendekatan metodologis yang lebih praktis dan solutif, salah satunya melalui metode Maqashid
Syari'ah.

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (/ibrary
research) dengan pendekatan deskriptif-kualitatif, yang bertujuan untuk menganalisis dan
menjelaskan konsep-konsep terkait Maqashid Syari'ah, terutama mengenai Magashid Al-
Ashliyah dan Magashid Taba'iyyah, serta penerapannya dalam hukum Islam. Peneliti akan
meninjau literatur yang relevan, termasuk buku, jurnal, artikel, dan sumber ilmiah lainnya
terkait topik ini.

Langkah-langkah yang akan ditempuh dalam penelitian ini adalah; Pertama,
Pengumpulan Sumber Pustaka yaitu mengidentifikasi dan mengumpulkan berbagai sumber
pustaka yang membahas Magashid Syari'ah, termasuk teori-teori mengenai kategori maqashid
seperti daruriyyat, hajiyyat, dan tahsiniyyat, serta pembahasan tentang maqashid 'ammah dan
maqashid khashshah, maqgashid al-ashliyyah, dan magashid al-taba'iyyah. Kedua, Pembacaan
dan Pencatatan yaitu membaca dengan cermat seluruh literatur yang telah dikumpulkan dan
mencatat informasi yang relevan dengan ontologi kedua maqashid tersebut, serta prinsip-
prinsip yang berkaitan dengan kaidah konseptual dalam memahami dan menerapkan maqashid
dalam istinbath hukum. Ketiga, analisis kualitatif yaitu menganalisis konsep-konsep Magashid
Al-Ashliyah dan Magashid Taba'iyyah, serta kaidah-konseptual yang ada, seperti prioritas
antara maqashid daruriyyat dan maqashid hajiyyat, serta hubungan antara magqashid al-
ashliyah dan maqashid al-taba’iyyah, untuk mendapatkan pemahaman yang lebih mendalam
mengenai penerapan Magqashid Syari'ah dalam hukum Islam. Keempat sintesis dan interpretasi
yaitu menghubungkan temuan-temuan yang diperoleh dari analisis literatur dan
menyatukannya dengan konsep-konsep hukum Islam yang ada di masyarakat, serta
merumuskan saran terkait penerapan prinsip-prinsip maqashid dalam hukum Islam yang sesuai
dengan dinamika perkembangan zaman. Kelima, penulisan laporan penelitian yaitu menyusun
hasil analisis dan sintesis dalam bentuk laporan penelitian yang mencakup pemahaman
ontologi Magashid Al-Ashliyah dan Maqashid Taba'iyyah, serta kaidah-kaidah konseptual
terkait kedua maqashid tersebut dalam konteks hukum Islam.

Melalui pendekatan ini, diharapkan penelitian ini dapat memberikan pemahaman yang

lebih jelas tentang Magashid Syari'ah, khususnya dalam konteks penerapan Magashid Al-

122


http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

JURNAL INOVASI HUKUM
Vol 6, No. 1, Januari 2025
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

Ashliyah dan Magqashid Taba'iyyah dalam istinbath hukum Islam yang lebih tepat dan sesuai

dengan perkembangan zaman'*.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Magqashid Al-ashliyyah

Magqasyid al-ashliyyah adalah maqasyid yang bermakna dengan tujuan utama dari
hukum islam. Imam syathibi mendefinisikan maqashid ashliyah sebagai (tujuan-tujuan) yang
tidak memperhatidakn kepentingan para hamb, (tidak ada pertimbanganhawa nafsu,
kecenderungan dan tabiat manusia), misalnya seperti ketaatan dalam berzakat.

Magqashid al-ashliyyah ini sebagaimana dhuriyyat al-khams yang selalu dipertimbangkan
oleh setiap agama, maqashid al-ashliyyah tidak mempertimbangkan kepentingan individu
hamba karena maqashid ini berhubungan dengan kemashlahatan umum, tidak berkaitan
dengan situasi, kondisi serta perbedaan tenpat dan waktu.maqashid ini bersifat universal dan
berlaku sepanjang zaman dimanapun manusia berada.!® Seperti disyariatkannya perkawinann
yang tujuan utama adalah menperoleh keturunan dan tujuan lainnya dalam perkawinan adalah
memperoleh ketenangan batin dan menjadikan hubungan antara berlainan jenis menjadi halal.
Tujuan ini ada yang dijelaskan dalam teks yang tertulis dan ada pula yang mengetahui tujuan
tersebut melalui dali-dalil lain dan metode lainya yang diketahui melalui jalan pencarian lain
pula karena ada dalam bentuk tertulis dan ada dalam bentuk tersiratnya degan cara penelitian
dari teks tersebut.

Masalah yang dikehendaki dalam maqashid al-ashliyyah lebih besar dibandingkan
kemashlahatan yang hendak diwujudkan dalam maqashid taba’iyyah, karena menurut logika
tidak mungkin syariah yang pada awalnya mencyariatkan sesuatu demi kemashlahatan yang
lebih kecil dari pensyariatkan hukum lain yang tujuanya untuk mewujudkan mashlahatan yang
lebih besarpadahal merupakan pelengkap (wasilah) syariat yang pertama.’® Maqashid al-
ashliyyah ini adalah dharuriyat al khams (hifd al-din, hifdh al-nafs, hifdh al-nasl, hifd al-‘qal,

14 Penerapan Magashid Syari'ah dalam konteks hukum Islam membutuhkan pemahaman mendalam tentang
tujuan hukum tersebut. Konsep ini bertujuan untuk melindungi dan memelihara hak-hak dasar manusia,
seperti agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, yang disebut sebagai magashid daruriyyat. Sebaliknya,
hal-hal yang berkaitan dengan magashid hajiyyat dan tahsiniyyat tidak begitu mendesak, tetapi tetap
penting untuk mencapai kesejahteraan umat. Dalam proses istinbath, pengkategorian magashid ini akan
sangat membantu peneliti atau ulama dalam memutuskan hukum yang tepat sesuai dengan kondisi zaman.

15 Abu ishaq ibrahim bin musa al-syathibi, al muwafaqgat fi ushul al syariat, tahgiq al syaikh abdullah darraz,
alexandria: dar al fikr al ‘arabi, juz I h. 54-61

1 Dr. Abdul Aziz Bin Abdurrahman Bin Ali Bin Rabi’ah, Ilmu Maqashid al Syari’, Riyadl; Al Mamlakah al
‘Arabiyah al Saudiyah, 2002, h.183.

123


http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

JURNAL INOVASI HUKUM
Vol 6, No. 1, Januari 2025
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

hidfh al-mal) yang merupakan kemashlahatan paling besar dan utama karena semua agama

memperhatikan pentingnya kemashlahatan ini untuk diwujudkan.’

Urgensi menjaga maqashid al-ashliyyah

Menjadi alasan pentingnya menjaga magqgashid al-ashliyyah adalah sebagai berikut:
pertama, menjaga maqashid ashliyyah berarti sesuai dengan apa yang dikehendaki oleh syari’
dalam menurunkan syari’atnya, karena maksud syari’ adalah terbebasnya manusia dari
belenggu hawa nafsunya dan menjadi hamba Allah yang taat. Kedua, menjaga maqashid
ashliyyah berarti amal ibadah manusia bisa dianggap mendekati keikhlasan, amal kebaikannya
murni sebagai ibadah dan tidak tercampuri oleh tujuan-tujuan lain selain hanya untuk
menghambakan diri kepada Allah. Karena orang yang menjalankan perintah syara’ tanpa
memperhatikan tujuan duniawi dan kepentingan-kepentingan pribadi dia berarti
melakukannya hanya demi Allah semata, dan inilah hakikat ikhlas.

Ketiga, ketika seseorang berpijak pada magashid ashliyyah, maka semua bentuk
aktifitasnya akan menjadi sebuah ibadah. Sebagai contoh dalam perkara adat (muamalah),
ketika seseorang melakukan suatu perbuatan atas dasar kepentingan pribadinya tanpa dasar
mewujudkan mashlahah ashliyyah, sebenarnya pada dasarnya dia melakukan perkara sesuai
dengan perintah syara’, namun dia tidak akan mendapatkan apa-apa dan amalnya tidak
terhitung sebagai ibadah, seperti orang yang menikah atas dasar keinginan untuk memenuhi
nafsu biologisnya dan pertimbangan-pertimbangan tujuan duniawi lainnya, namun tidak
mempertimbangkan tujuan mewujudkan maqshad al-ashli (tujuan dasar syara’) dalam
mensyari’atkan pernikahan untuk menjaga keturunan dan menjaga kehormatan diri, nikahnya
orang tersebut tidak akan mendapatkan pahala apa-apa, karena perkara mubah tidak akan
mendapatkan pahala kecuali ketika dilakukan dengan niat untuk mendekatkan diri kepada
Allah, berbeda dengan orang yang menikah yang tujuannya menjaga keturunan atau
kehormatan diri demi mewujudkan magashid ashliyyah sebagai bentuk upaya mendekatkan
diri kepada Allah, maka nikahnya walaupun merupakan perkara mubah termasuk bentuk
ibadah yang akan mendapatkan pahala.

Keempat, atas dasar maqashid ashliyyah sebuah amal biasa bisa berubah menjadi wajib,

karena maqashid ashliyyah akan berkisar dalam hukum wajib ketika merupakan bentuk

17 Irsan dkk, "Analisis Undang-Undang Hukum Keluarga Mesir Nomor 100 Tahun 1985 Pasal 11 Tentang
Poligami dan Relevansinya dengan Magashid Syariah", Volume 9 Nomor (2 Mei 2022), h. 166.

124


http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

JURNAL INOVASI HUKUM
Vol 6, No. 1, Januari 2025
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

pemeliharaan terhadap hal-hal yang bersifat dharuriyyat dalam agama. Kelima menjalankan
aktifitas apapun yang sesuai dengan magqashid ashliyyah akan menjadikan sebuah ketaatan
lebih besar pahalanya, demikian juga akan menjadikan sebuah kemaksiatan lebih besar

balasannya.

Magqashid al-Thabi’iyyah

Magqashid al-thabi’iyyah adalah tujuan pengikut atau tujuan kedua dari suatu hukum
syariat. Imam Syathibi mendefinisikan maqshid al-thabi’iyyah sebagai tujuan yang
memperhatikan hawa nafsu, kecenderungan dan tabiat manusia, sebagaimana tujuan
memenuhi kebutuhan fakir miskin dalam ibadah zakat. Hal ini disebabkan karena
kebijaksanaan Allah yang maha mengetahui menghendaki segala sesuatu yang ada di dunia
ini, baik yang bersifat ukhrawi maupun duniawi agar berlangsung mempertimbangkan
kebutuhan manusia dan untuk memelihara kemaslahatan mereka. Seperti larangan seorang
muslim meminang (khitbah) wanita yang sudah dipinang oleh saudaranya, maqgashid al-
thabi’iyyah dari larangan ini adalah agar lelaki yang telah meminang wanita tersebut tidak
mengalami kerugian materil atau pun imateri.

Tingkat maqashid al-thabi’iyyah, hukum, dan kehujjahanyya. Maqashid thabi’iyyah
merupakan magqgashid turunan yang mendukung dan melengkapi maqashid ashliyyah,
keduanya berhubungan erat dan saling melengkapi.Tidak tercapainya maqgashid ashliyyah bisa
dipastikan mengakibatkan tidak tercapainya maqashid thabi’iyyah, sedangkan tidak
terpenuhinya maqashid thabi’iyyah sedikit banyak biasanya akan berpengaruh pada cacatnya
maqashid ashliyyah, dengan melihat hubungan antara keduannya tingkatan maqashid
thabi’iyyah ini terbagi menjadi tiga, yaitu :

Pertama, maqashid thabi’iyyah sebagai penegas dan penguat maqashid ashliyyah, ini
disebut sebagai maqashid al thabi’iyyah al masyru’ah. Maqashid ini ada pada permasalahan
ibadah maupun muamalah, disyari’atkan dan diperbolehkan karena sebagai pendorong
terwujudnya magqashid ashliyyah. Contoh dalam ibadah seperti orang yang bertujuan dalam
ibadahnya untuk mendapatkan taufiq dari Allah, terkabul setiap doanya, Allah akan menjaga
dirinya, keluarga, dan harta bendanya, tujuan-tujuan ini semuanya merupakan hal-hal yang
kembalinya pada kemanfatan yang akan diraih seorang hamba, namun di perbolehkan beramal
dengan disertai tujuan tersebut karena sifatnya menguatkan dan mengukuhkan eksistensi

magqashid ashliyyah. Contoh dalam muamalah dan adat seperti orang yang menikah dengan

125


http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

JURNAL INOVASI HUKUM
Vol 6, No. 1, Januari 2025
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

tujuan terpenuhinya hasrat biologis, ketenangan dan ketentraman jiwa dalam rumah tangga,
dsb. Dengan adanya tujuan-tujuan seperti ini akan tercapai tujuan asal dari pernikahan yaitu
melestarikan keturunan, sebab dengan tujuan-tujuan tersebut seseorang dengan sendirinya
akan terdorong melakukan pernikahan dengan tujuan asal pensyari’atannya untuk memperoleh
anak, dan melestarikan keturunan.

Kedua maqashid thabi’iyyah yang bertentangan dengan magqashid ashliyyah, disebut
dengan magashid thabi’iyyah ghoiru masyru’ah. tujuan mukallaf dalam menjalankan syari’at
karena hal-hal yang bertentangan dengan maksud asal pensyariatannya. ini tidak
diperbolehkan dan tujuan tadi tidak dianggap dan ditolak oleh syara’. Contoh dalam ubudiyyah
adalah orang yang melakukan ibadah dengan tujuan akan dilihat dan didengar oleh orang
banyak agar mendapat pujian, mendapat imabalan harta, atau disukai oleh mereka. Tujuan-
tujuan seperti ini tidak diperbolehkan dan merusak ibadahnya, karena tujuan dasar ibadah
dimaksudkan untuk mengesakan Allah, menghadap Allah dengan tulus tanpa disertai
kemunafikan, riya’, dan memamerkan diri, agar termasuk orang yang ahli ibadah, bertaqwa,
dan shalih. Contoh dalam permasalahan muamalah seperti orang yang menikah dengan tujuan
mut’ah, nikah dalam batas waktu tertentu, atau sebagai muhallil bagi istri yang telah di thalaq
ba’in oleh suaminya agar bisa dinikah lagi. Tujuan-tujuan tersebut bertentangan dengan spirit
dasar nikah untuk menghasilkan keturunan, oleh karena itu nikah dengan dasar maqashid
thabi’iyyah (tujuan-tujuan pribadi) yang bertentangan dengan magqashid ashliyyah tersebut
tidak diperbolehkan.

Ketiga, maqashid thabi’iyyah yang berada diantara dua tingkatan maqgashid di atas.
Pelengkap dan penguat magqashid ashliyyah, sekaligus kontradiksi dan bertentangan
dengannya (magashid al tabi’ah baina al martabatain al mukhtalaf fiha). Maqashid
thabi’iyyah ini adalah yang diperselisihkan ulama, cara menentukan kemungkinan terkuat dan
terjelas akan dikategorikan pada tingkatan yang pertama atau kedua tergantung jtihad dan
analisa yang benar dan jeli dari seorang mujtahid. Contohnya orang yang menutut ilmu dan
mengarang kitab, tujuan asalnya (magqashid ashliyyah) adalah beribadah dan taat kepada Allah,
terkadang tujuan orang dalam hal ini agar mendapat pujian, ketenaran, dan ucapan terima kasih
dari masyarakat, ketika tujuan melakukannya atas dasar ini maka hukumnya tidak boleh karena
bertentangan dengan tujuan asal (magashid ashliyyah), bisa juga orang melakukannya dengan
tujuan untuk kepentingan pendidikan, acuan keilmuan, dan menuntut ilmu serta nasyr al ilmi,

tujuan-tujuan seperti ini diperbolehkan oleh syara’. Dari contoh tersebut bisa dipahami bahwa

126


http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

JURNAL INOVASI HUKUM
Vol 6, No. 1, Januari 2025
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

satu amalan ada kemungkinan dilakukan dengan maksud dan tujuan yang berbeda, boleh
tidaknya ibadah tersebut akhirnya melihat pertimbangan maqashid thabi’iyyah yang melatar
belakangi seseorang melakukan sesuatu. Yang perlu diperhatikan hanya apakah faktor tersebut
sebagai penguat terwujudnya maqashid ashliyyah dan tidak bertentangan dengannya, atau
faktornya kontradiksi dan justru maqashid ashliyyah yang mengikuti (merupakan turunan)

kepada magqashid thabi’iyyahnya, ketika demikian maka jelas batal dan tidak diperbolehkan.®

Contoh maqashid al-ashliyyah dan maqashid al-thabi’iyyah

Magqashid ashliyyah dan thabi’iyyah dalam ibadah sholat mengandung makna yang
mendalam dan saling melengkapi. Maqashid ashliyyah atau tujuan asli dari sholat adalah untuk
berserah diri kepada Allah, yang diwujudkan dalam bentuk merendahkan diri, tunduk, dan
merasa hina di hadapan-Nya. Dalam hal ini, sholat menegaskan Allah sebagai Tuhan yang
Maha Esa, menghapuskan segala bentuk pengagungan selain-Nya, serta memohon ampunan-
Nya atas segala dosa. Di sisi lain, maqashid thabi’iyyah atau tujuan alamiah dari sholat juga
memiliki peran penting. Sholat berfungsi sebagai pencegah dari perbuatan keji dan munkar,
karena setiap gerakan dan bacaan sholat mengingatkan umat Muslim untuk menjaga perilaku
dan menjalankan perintah Allah. Selain itu, sholat juga memberikan kesempatan untuk
beristirahat sejenak dari kejemuan dan kesibukan dunia, menyegarkan jiwa dan pikiran, serta
menyeimbangkan hubungan dengan Allah dan sesama. Dengan demikian, sholat tidak hanya
berfungsi sebagai kewajiban ibadah, tetapi juga sebagai sarana untuk menjaga kesejahteraan
batin dan mencegah keburukan dalam kehidupan sehari-hari. Dalam ibadah puasa maqashid
ashliyyah tunduk dan membentengi ini dalam menjaga hawa nafsu. Maqashid thabi’iyyah
puasa adalah mencegah kemungkinan-kemungkinan tipu daya setan, dan membantu
membentengi diri ketika dalam keadaan sendiri karena akan terbiasa ingat kepada Allah serta
menjaga diri dari melakukan larangan-Nya walaupun tidak ada orang yang melihat.

Magashid ashliyyah dan thabi’iyyah dalam ibadah zakat memiliki tujuan yang sangat
mendalam, baik dari segi spiritual maupun sosial. Maqashid ashliyyah dalam zakat adalah
menjalankan perintah Allah dengan penuh kepatuhan, yang menunjukkan rasa syukur dan
penghargaan kepada-Nya atas segala nikmat yang diberikan. Zakat juga berfungsi sebagai
bentuk pujian kepada Allah, karena dengan menunaikan kewajiban ini, seorang Muslim

mensucikan jiwa dan hartanya. Zakat menjadi sarana untuk membersihkan diri dari sifat kikir

18 Abu Ishag Ibrahim bin Musa al Syathib, op.cit., h. 180.

127


http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

JURNAL INOVASI HUKUM
Vol 6, No. 1, Januari 2025
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

dan keserakahan, serta mengarahkan harta yang dimiliki agar bermanfaat bagi orang lain dan
untuk tujuan yang lebih mulia. Sementara itu, maqashid thabi’iyyah dalam pensyariatan zakat
berfokus pada aspek sosial dan ekonomi. Zakat diharapkan dapat mendorong perkembangan
masyarakat dalam bidang perdagangan, perindustrian, dan sektor ekonomi lainnya, sehingga
dapat memperkuat perekonomian umat Islam. Selain itu, zakat juga memiliki peran yang
sangat penting dalam membantu memenuhi kebutuhan fakir miskin dan orang-orang yang
tidak mampu, dengan cara mendistribusikan kekayaan yang ada secara adil dan merata.
Dengan demikian, zakat tidak hanya sebagai kewajiban ibadah pribadi, tetapi juga sebagai
instrumen untuk menciptakan kesejahteraan sosial dan ekonomi yang lebih merata di
masyarakat.

Magqashid ashliyyah dan thabi’iyyah dalam pensyariatan ibadah haji memiliki dimensi
spiritual dan sosial yang saling mendukung. Magashid ashliyyah disyari’atkannya haji adalah
untuk menjalankan perintah Allah sebagai bentuk ibadah yang penuh pengabdian, yang
diwujudkan dalam rangkaian manasik haji, yaitu serangkaian aktivitas dan ucapan dzikir yang
mengagungkan Allah. Haji adalah ibadah yang menuntut setiap pelakunya untuk menyucikan
diri, merendahkan hati, dan menunjukkan ketundukan yang total kepada Allah, serta
mengingatkan mereka tentang kebesaran Allah dalam setiap langkah dan doa yang
dipanjatkan. Sementara itu, maqashid thabi’iyyah dalam pensyari’atan haji berhubungan
dengan keuntungan-keuntungan yang dapat dimanfaatkan oleh umat manusia, baik dalam
aspek sosial maupun ekonomi. Perjalanan haji, selain menjadi sarana spiritual, juga
memberikan peluang besar dalam meningkatkan sektor perekonomian, terutama bagi
masyarakat yang terlibat dalam sektor pelayanan, perdagangan, dan logistik selama musim
haji. Hal ini mencakup berbagai aspek, mulai dari peningkatan jumlah wisatawan haji yang
datang ke Tanah Suci, hingga pemanfaatan kesempatan untuk berdagang dan menyediakan
kebutuhan para jamaah. Dengan demikian, haji tidak hanya membawa manfaat spiritual, tetapi
juga memberikan kontribusi bagi kemajuan ekonomi dan kesejahteraan umat.

Transaksi dalam Islam, yang dikenal dengan istilah muamalah, memiliki tujuan utama
untuk memelihara harta, mendorong manusia untuk bekerja dalam mencari rezeki yang halal,
dan menjadikannya sebagai sarana ibadah kepada Allah. Dalam konteks ini, muamalah tidak
hanya berfokus pada kegiatan ekonomi, tetapi juga pada upaya menjadikan setiap transaksi
sebagai bentuk pengabdian kepada Allah. Hal ini mendorong umat Islam untuk melakukan

transaksi dengan cara yang sesuai dengan prinsip-prinsip syariat, seperti kejujuran, keadilan,

128


http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

JURNAL INOVASI HUKUM
Vol 6, No. 1, Januari 2025
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

dan saling menguntungkan, agar dapat memperoleh hasil yang berkah. Sedangkan maqashid
thabi’iyyah dalam muamalah berkaitan dengan terpenuhinya kebutuhan duniawi manusia.
Sebagai makhluk sosial, manusia memiliki naluri untuk memenuhi kebutuhan hidup, seperti
makan, minum, pakaian, tempat tinggal, uang, dan sebagainya. Untuk itu, mereka tidak bisa
hidup tanpa berinteraksi dengan orang lain dalam proses muamalah, baik dalam transaksi jual
beli, pekerjaan, atau berbagai bentuk interaksi ekonomi lainnya. Agar interaksi ini berjalan
dengan baik, dibutuhkan aturan yang jelas dari agama yang mengatur praktek muamalah,
sehingga tidak terjadi kerugian atau ketidakadilan di antara individu. Prinsip-prinsip ini
penting untuk menciptakan hubungan yang harmonis dan saling menguntungkan dalam setiap
bentuk transaksi, dan memastikan bahwa muamalah dilakukan dengan cara yang tidak
merugikan satu pihak.®

Magqashid ashliyyah dan thabi’iyyah dalam munakahat (pernikahan) memiliki tujuan
yang sangat mendalam, baik dari segi spiritual maupun sosial. Maqgashid ashliyyah atau tujuan
utama dari pernikahan adalah untuk mendapatkan keturunan demi kelangsungan hidup
manusia. Dengan adanya pernikahan, manusia dapat melaksanakan regenerasi, yang
memungkinkan terwujudnya kelangsungan hidup dan kemajuan umat manusia. Selain itu,
pernikahan juga berfungsi untuk memelihara nasab (garis keturunan) dan harga diri seseorang,
karena keluarga menjadi tempat untuk menjaga martabat dan kehormatan dalam masyarakat.
Pernikahan adalah sarana yang sah untuk membentuk keluarga yang menjadi pilar dalam
masyarakat, di mana nilai-nilai kehidupan dapat diteruskan dari satu generasi ke generasi
berikutnya.

Sementara itu, maqashid thabi’iyyah dalam pernikahan berkaitan dengan kebutuhan
biologis manusia, seperti keinginan untuk menikmati kehidupan bersama pasangan (istimta’)
dan berhubungan intim. Keinginan ini merupakan salah satu kodrat dalam diri manusia yang
tidak terpisahkan dari tujuan asli pernikahan, yaitu untuk memelihara keturunan. Allah
menciptakan hasrat ini sebagai dorongan alami dalam diri setiap individu, yang mendorong
mereka untuk memenuhi tujuan utama pernikahan—yakni membangun keluarga dan
memperbaharui generasi. Dengan demikian, tujuan biologis dan sosial dalam pernikahan
berjalan selaras untuk mencapai maqashid ashliyyah, yaitu menjaga kelangsungan hidup

manusia, memelihara nasab, serta menguatkan ikatan keluarga dan masyarakat.

19 Dr. Nuruddin Bin Mukhtar al Khadimi, Ilmu al Maqashid al Syari’ah, Riyadh; Maktabah al ‘Abikan, 2001 h.
171

129


http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

JURNAL INOVASI HUKUM
Vol 6, No. 1, Januari 2025
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

Magashid ashliyyah dan thabi’iyyah dalam jinayat (hukuman pidana) memiliki tujuan
yang mendalam terkait dengan keadilan dan pemulihan hubungan sosial. Maqashid ashliyyah
atau tujuan utama dari disyari’atkannya hukuman dalam kasus tindak pidana adalah untuk
mewujudkan keadilan. Dalam hal ini, hukuman bertujuan untuk memberikan ganti rugi bagi
korban atas kerugian yang dialami, sebagai penebus kesalahan pelaku, serta untuk memberikan
efek jera agar pelaku tidak mengulangi perbuatannya. Dengan penerapan hukuman yang adil,
sistem hukum Islam berusaha menegakkan keseimbangan antara hak korban dan pelaku, serta
mencegah kejahatan di masa depan. Sedangkan maqashid thabi’iyyah dalam permasalahan
jinayat berfokus pada aspek pemulihan emosi korban dan masyarakat secara keseluruhan.
Hukuman tidak hanya berfungsi sebagai balasan terhadap kesalahan pelaku, tetapi juga untuk
meredakan emosi korban dan menumbuhkan kerelaan dalam hatinya. Hal ini penting agar
korban tidak terjebak dalam rasa dendam yang berlebihan, yang bisa mengarah pada balas
dendam pribadi atau tindakan main hakim sendiri. Dengan adanya hukuman yang sesuai,
diharapkan korban dapat menerima kenyataan dan memaafkan, sehingga tercipta kedamaian
dan keharmonisan dalam masyarakat. Maqashid thabi’iyyah ini bertujuan untuk menjaga

stabilitas sosial dan menghindari perpecahan lebih lanjut.

Persamaan dan Perbedaan Maqashid al-Ashliyyah dan Maqashid al Thabi’iyyah.

Persamaan antara maqashid al-Ashliyyah dan maqashid al-Thabi’iyyah terletak pada
beberapa hal pertama, tujuan utama yang dikehendaki oleh Syara’. Baik maqashid al-
Ashliyyah maupun maqashid al-Thabi’iyyah adalah bagian dari maqashid al-syari'ah yang
ditetapkan oleh Allah melalui syariat. Keduanya memiliki tujuan untuk terwujudnya maslahah
(kemanfaatan dan kebaikan) dalam kehidupan manusia, baik di dunia maupun di akhirat. Ini
mencakup kebaikan untuk individu, masyarakat, umat manusia secara keseluruhan, dan
bahkan untuk semua makhluk hidup yang ada di bumi. Dengan demikian, baik maqashid
ashliyyah maupun thabi'iyyah pada dasarnya bertujuan untuk menjaga dan memelihara
kesejahteraan umat manusia dan menciptakan harmoni di dunia dan akhirat.

Kedua Dasar Penetapan yang Berlandaskan pada Adillah al-Syar’iyyah: Kedua jenis
magqashid ini ditetapkan melalui adillah al-syar’iyyah al-mu’tabarah yang sahih dan dapat
dipertanggungjawabkan. Dasar-dasar hukum yang mendasari penetapan magashid ini berasal
dari nash-nash agama, yaitu Al-Qur'an dan Hadis, serta melalui ijma’' (kesepakatan para ulama)

dan istinbath, ijtihad, serta istiqra' (penarikan kesimpulan dari berbagai dalil). Ini menunjukkan

130


http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

JURNAL INOVASI HUKUM
Vol 6, No. 1, Januari 2025
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

bahwa keduanya dihasilkan dari proses yang sahih dan diterima dalam hukum Islam, serta
memiliki dasar yang kuat dalam tradisi syariat Islam

Adapun perbedaan antara maqashid al-Ashliyyah dan maqashid al-Thabi’iyyah dapat
dilihat dalam beberapa aspek. Pertama Tujuan dan Status Hukum. Maqashid al-Ashliyyah
adalah tujuan asal atau tujuan utama dari pensyariatan hukum, yang langsung berhubungan
dengan prinsip-prinsip dasar dalam agama, seperti menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan
harta. Magashid ini berkaitan dengan pemeliharaan perkara-perkara dharuriyyat (kebutuhan
pokok) yang harus dijaga demi kebaikan umat manusia dan umat Islam secara keseluruhan.
Hukum-hukum yang termasuk dalam magqashid ashliyyah adalah wajib karena jika tidak
dilaksanakan, akan merugikan kepentingan umum dan agama. Sedangkan Maqashid al-
Thabi’iyyah, di sisi lain, adalah tujuan pelengkap atau turunan dari maqashid ashliyyah.
Magqashid ini lebih bersifat sebagai penguat hikmah atau motivasi pendorong untuk
mewujudkan tujuan utama. Magashid thabi'iyyah bisa bersifat wajib, mubah (boleh), atau
makruh. Kadang-kadang, ia menjadi wajib ketika bertindak sebagai perantara untuk mencapai
magqashid ashliyyah yang wajib, tetapi dalam kondisi lain, maqashid thabi’iyyah dapat bersifat
mubah atau bahkan makruh dalam konteks tertentu.

Kedua, Tingkat Kewajiban Maqashid ashliyyah menuntut kewajiban yang lebih tegas
dan jelas dalam pelaksanaannya, karena jika tidak diwujudkan, maka maslahah ‘ammah
(kepentingan umum) bisa terabaikan, dan ini dapat merusak kesejahteraan masyarakat secara
luas. Oleh karena itu, hukum-hukum dalam maqashid ashliyyah diharuskan untuk diterapkan
tanpa kompromi. Sedangkan Magqashid thabi’1yyah, karena terkait dengan keinginan manusia
dan naluri dasar manusiawi, tuntutannya tidak sekuat maqashid ashliyyah. Hal ini disebabkan
karena maqashid thabi’iyyah berfungsi sebagai pemelihara hasrat atau kebutuhan manusia
yang tidak selalu bersifat wajib. Meskipun demikian, maqashid thabi’iyyah bisa menjadi wajib
dalam konteks tertentu, ketika ia menjadi sarana untuk mewujudkan maqashid ashliyyah yang
lebih utama.

Ketiga Tingkat Pengaruh terhadap Tuntutan Hukum. Maqashid ashliyyah memiliki
tuntutan yang sangat dipertegas, karena jika tujuan ini diabaikan, maka akan menyebabkan
kerugian besar bagi masyarakat dan agama. Kebaikan dan manfaat yang terkandung dalam
maqashid ashliyyah berkaitan langsung dengan kepentingan umum, dan tanpa
pelaksanaannya, maka kerusakan sosial dan moral bisa terjadi. Sedangkan Maqashid

thabi’iyyah, karena berhubungan dengan hasrat dan keinginan manusia, tuntutannya lebih

131


http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

JURNAL INOVASI HUKUM
Vol 6, No. 1, Januari 2025
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

bersifat tidak dipertegas. Sebab, manusia secara alami cenderung berusaha untuk memenuhi
kebutuhan dan keinginan mereka sendiri. Namun, maqashid thabi’iyyah tetap memiliki peran
penting sebagai pendorong untuk mewujudkan tujuan utama yang lebih besar, dan tidak
menuntut keterpaksaan yang sama seperti maqashid ashliyyah. Secara keseluruhan, maqashid
ashliyyah merupakan tujuan yang sangat fundamental dan wajib, sedangkan magqashid
thabi’iyyah lebih bersifat sebagai pelengkap dan pemelihara hasrat manusia yang dapat
berstatus wajib, mubah, atau makruh tergantung pada konteks dan hubungannya dengan tujuan
utama syariat.?C.
KESIMPULAN

Setelah penulis memaparkan penjelasan yang panjang lebar tentang mqashid al ashliyyah
dan magqashid al taba’iyyah serta hal-hal yang berhubungan denganya, dari pemaparan di atas
dapat disimpulkan beberapa poin penting diantaranya sebagai berikut: pertama, aqashid
ashliyyah adalah merupakan tujuan asal dari syari’ dalam pensyariatan hukum agama, dan
tujuan utama dibalik setiap hukum syara’. Adapun maqashid al tabi’iyyah adalah tujuan
pelengkap dan tujuan sekunder dari pensyari’atan hukum syara’, maqashid ini biasanya
mengakomodir tujuan-tujuan dari mukallaf sebagai bentuk rahmat dan belas kasihan Allah
karena memandang naluri manusiawinya. Kedua, Maqashid ashliyyah sebagai tujuan utama
dan kehendak Allah dalam memberikan syari’at tentunya harus di pelihara dan diprioritaskan
dari pada maqashid al tabi’iyyah. maqashid ashliyyah bisa merubah amaliyyah seseorang yang
sebenarnya hanya mubah menjadi sunnah hukumnya dan menjadi amal yang pahalanya lebih
tinggi, tidak demikian halnya dengan maqashid al tabi’iyyah. Ketiga maqashid al tabi’iyyah
sebagai tujuan sekunder dan pelengkap bagi magashid ashliyyah tentunya sama-sama di
maksudkan oleh syari’ agar terwujud, keduanya diakui sebagai tujuan yang harus dipenuhi
sehingga keabsahannya mendapatkan legitimasi dari syara’ melalui nash-nash al syar’iyyah.
Keempat, magashid tabi’iyyah sebagai pelengkap dan pendukung bagi magashid ashliyyah
dalam prakteknya tidak boleh kontradiksi dengannya, apalagi sampai menggugurkan tujuan

asal tersebut.

DAFTAR PUSTAKA
Abu Ishaq Ibrahim bin Musa al Syathib, op.cit., h. 180.

2 Dr. Abdul Aziz Bin Abdurrahman Bin Ali Bin Rabi’ah, [lmu Magqashid al Syari’, Riyadl; Al Mamlakah al
‘Arabiyah al Saudiyah, 2002, h.187-189

132


http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

JURNAL INOVASI HUKUM
Vol 6, No. 1, Januari 2025
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

Abu Ishaq Ibrahim bin Musa al Syathibi, 4/ Muwafaqat Fi Ushul al Syari’at, Tahqiq al Syaikh
Abdullah Darraz, Alexandria; Dar al Fikr al ‘Arabi, Juz II h. 54-61

Abu ishaq ibrahim bin musa al-syathibi, al muwafaqat fi ushul al syariat, tahqiq al syaikh
abdullah darraz, alexandria: dar al fikr al ‘arabi, juz II h. 54-61

Ahmad Bin Muhammad Bin Ali al Fayumi al Muqri, Al Mishbah al Munir Fi Gharib al Syarh
al Kabir li al Rafi’l , Beirut; Maktabah Lubnan, 1987, h. 192

Auda, Jasser. 2007. Figh al Magsid Insat al Ahkm bi Magsidih. Herndon: IIIT., h. 15

Bakri, Asafri Jaya. 1996. Konsep Maqoshid Syariah Menurut Al Syathibi. Jakarta: Pt. Raja
Grafindo Persada, h. 61

Dr. Abdul Aziz Bin Abdurrahman Bin Ali Bin Rabi’ah, [lmu Maqashid al Syari’, Riyadl; Al
Mamlakah al ‘Arabiyah al Saudiyah, 2002, h.183.

Dr. Abdul Aziz Bin Abdurrahman Bin Ali Bin Rabi’ah, Ilmu Maqashid al Syari’, Riyadl; Al
Mamlakah al ‘Arabiyah al Saudiyah, 2002, h.187-189

Dr. Nuruddin Bin Mukhtar al Khadimi, [lmu al Maqashid al Syari’ah, Riyadh; Maktabah al
‘Abikan, 2001 h. 171

Dr. Nuruddin Bin Mukhtar al Khadimi, //mu al Maqashid al Syari’ah, Riyadh; Maktabah al
‘Abikan, 2001 h. 71

Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam, h. 125.

Irsan dkk, "Analisis Undang-Undang Hukum Keluarga Mesir Nomor 100 Tahun 1985 Pasal
11 Tentang Poligami dan Relevansinya dengan Maqashid Syariah", Volume 9 Nomor (2
Mei 2022), h. 166.

Khairul Umam, Ushul Fiqih, (Bandung, Pustaka Setia), 2001.h.125

Mawardi, Ahmad Imam. 2010. Figh Minoritas; Figh Aqalliyat dan Evolusi Maqashid al
Syariah Dari Konsep ke Pendekatan. Yogyakarta: LKiS. H. 179

Muhammad Thahir Ibn ‘Asyur, Magashid al Syari’ah al Islamiyyah, Yordania; Dar Al Nafais,
2001 h. 231

Satria efendi (1998:14)

133


http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

