
JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

161 

TRADISI MAMBADAK ANAK SETELAH KELAHIRAN ANAK PERSPEKTIF ‘URF 

DI NAGARI CINGKARIANG KECAMATAN BANUHAMPU KABUPATEN AGAM 

Romi Aulaf Gafandi1, Ismail2 
1,2Universitas Islam Negeri Sjech M. Djamil Djambek Bukittinggi 

romiaulaf865@gamil.com1, ismail@uinbukittinggi.ac.id2          

 

  

ABSTRACT; The tradition of child mambadak in Nagari Cingkariang. This 

tradition is one of the Minangkabau cultural heritages that still survives today. The 

process of child mambadak is carried out as a form of gratitude for the birth of a 

child, as well as introducing the baby to the extended family and the surrounding 

environment, and strengthening kinship between the mother's family and the 

father's family (bako). To describe the process of implementing the child 

mambadak tradition and to examine the tradition from the perspective of 'Urf 

(Customs and Habits) in Islamic law. This study uses a combined method between 

field research and library research methods with observation, interview, and 

documentation methods. The results of this study are 1) The process of 

implementing the child mambadak tradition after the birth of the child, in its 

implementation when the child is 2 or 3 months old, the bako or the father's family 

is invited to the house to see the newborn child with the sakatidiang rice and 

gadang chicken, where the mother's family prepares a party (baralek). This 

procession is mandatory for the first child. 2) Then the review of the 'urf on the 

tradition of mambadak anak after the birth of a child from the perspective of 'urf 

in Nagari Cingkariang, Banuhampu District, Agam Regency, has fulfilled the 

requirements for the validity of an 'urf, that this custom or tradition can be 

accepted as long as it does not contain elements that are forbidden or contradict 

the Al-Qur'an and Hadith.  

Keywords: Child Mambadak, ‘Urf Shahih. 

 

ABSTRAK; Tradisi mambadak anak di Nagari Cingkariang. Tradisi ini 

merupakan salah satu warisan budaya Minangkabau yang masih lestari hingga saat 

ini. Proses mambadak anak dilakukan sebagai bentuk syukur atas kelahiran 

seorang anak, sekaligus memperkenalkan bayi kepada keluarga besar dan 

lingkungan sekitar, serta mempererat hubungan kekerabatan antara keluarga Ibu 

dan keluarga ayah (bako). Untuk mendeskripsikan proses pelaksanaa tradisi 

mambadak anak serta mengkaji tradisi tersebut dalam perspektif ‘Urf  (Adat 

Kebiasaan) dalam hukum Islam. Penelitian ini menggunakan metode gabungan 

antara metode penelitian lapangan (field research) dan daftar pustaka (library 

research) dengan metode observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil dari 

penelitian ini adalah 1) Proses pelaksanaan tradisi mambadak anak setelah 

kelahiran anak, dalam pelaksanaannya saat anak berumur 2 atau 3 bulan pihak bako 

atau keluarga dari ayah di undang ke rumah untuk melihat anak yang baru lahir 

dengan bawaan padi sakatidiang beserta ayam gadang, di mana keluarga ibu 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih
mailto:romiaulaf865@gamil.com1
mailto:ismail@uinbukittinggi.ac.id2


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

162 

menyiapkan pesta (baralek). Prosesi ini diwajibkan untuk anak pertama. 2) 

Kemudian tinjauan ‘urf terhadap tradisi mambadak anak setelah kelahiran anak 

perspektif ‘urf di Nagari Cingkariang Kecamatan Banuhampu Kabupaten Agam, 

telah memenuhi syarat-syarat berlakunya suatu ‘urf , bahwa adat atau tradisi ini 

dapat diterima selama tidak mengandung unsur yang diharamkan atau 

bertentangan dengan Al-Qur’an dan Hadis. 

Kata Kunci: Mambadak Anak, ‘Urf Shahih. 

 

PENDAHULUAN 

Minangkabau adalah suku bangsa yang berasal dari Simatera Barat, dan seperti setiap 

suku bangsa lainnya, mereka mewarisi tradisi-tradisi unik dari nenek moyang mereka. Salah 

satu kebiasaan yang di praktikkan di Nagari Cingkariang adalah Mambadak Anak. Tradisi ini 

diadakan dengan maksud untuk mengungkapkan rasa terima kasih kepada Sang Pencipta atas 

kelahiran seorang anak dalam suatu keluarga. Tak hanya itu, tradisi ini juga berperan sebagai 

metode untuk memperkenalkan bayi yang baru lahir kepada lingkungan sekitarnya serta 

memberi tahu masyarakat bahwa telah hadir anggota baru dalam keluarga tersebut.1 

Meskipun zaman terus berkembang, tradisi mambadak anak masih tetap dipertahanka 

oleh sebagian masyarkat Minangkabau. Di era Modern, tradisi mambadak anak mengalami 

beberapa penyesuaian, di era Modern yang serba cepat dan dinamis, namun tentu saja ada 

penyesuaian-penyesuaian agar tradisi ini tetap relavan dan tidak memberatkan. Perubahan 

yang terjadi di perlengkapan bayi kini lebih modern dan praktis dan dokumentasi yang lebih 

modern, dokumentasi acara tidak lagi hanya mengandalkan foto-foto biasa, tetapi juga bisa 

berupa video atau live streaming untuk mberbagi momen bahagia dengan keluarga dan orang 

yang tidak bisa hadir.2 

Dalam proses pelaksanaan tradisi mambadak anak ini dilakukan oleh anak Perempuan 

maupun Laki-laki, sebelum melaksanakan mambadak anak di lakukan dengan manjalang saat 

anak sudah berumur 15 hari, bako atau pihak dari ayah datang kerumah untuk melihat anak itu 

dengan membawa beras sama ayam gadang, setelah anak berumur 3 bulan dilakukan 

mambadak anak dengan mengundang bako atau pihak dari ayah dengan membawa padi 

sakatidiang. Mambadak anak ini diwajibkan untuk anak pertama sedangkan untuk anak kedua 

 
1 Meisya Aqilla Rosa Nurkhalida, ‘Makna Yang Terkandung Dalam Tradisi Turun Mandi Di Sumatera Barat’, 

(Jurnal: History, Culture and Civilization, Vol. 2 No. 1 Juni 2023), 48. 
2 (Anon 2023b) 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

163 

dan seterusnya tidak diwajibkan. Kalau tidak melakukannya maka jadi bahan cemoohan atau 

perbincangan masyarakat.3 

Tradisi Mambadak di daerah Cingkariang dengan yang lain juga terdapat perbedaan, 

dimana daerah lain dalam proses melakukan Mambadak Anak dengan memandikan bayi 

dengan berbagai rempah atau yang sering disebut Balimau, dan pada prosesi tersebut tuan 

rumah menyediakan beragam isian berupa kepala nasi putih, daging ayam, sipulut, air putih, 

minyak, garam, gula dan gunting yang diletakkan dalam sebuah nampan. Tujuan diberikan 

gula ini maknanya agar pembicaraannya selalu manis, untuk nasi putih supaya bisa berusaha, 

sedangkan lauk pauk dia bisa merasakan pahitnya hidup, air putih untuk membiasakan diri 

bahwa sebelum makan harus cuci tangan.4 

Tradisi Mambadak Anak ini ada beberapa tujuan diantaranya ialah sebagai ungkapan rasa 

syukur atas rahmat dan karunia dari Allah SWT kepada manusia yang telah diberikan 

keturunan sebagai penerus kehidupan di dunia ini, selanjutnya sebagai silaturahmi antara 

sesama mulai dari keluarga bayi dengan keluarga ayah si bayi, dan juga sebagai simbol dalam 

budaya melestarikan budaya yang telah di tinggalkan oleh nenek moyang terdahulu agar tradisi 

ini tidak punah oleh zaman. Namun pada zaman ini tradisi Mambadak Anak sudah banyak 

dimodifikasi tergantung dengan kondisi sosial, ekonomi pendidikan, agama, dan teknologi. 

Tradisi ini disetiap daerah berbeda-beda tergantung dengan kondisi Geografis wilayah 

tersebut.5 

Penelitian ini berbeda dengan yang telah dikaji oleh para peneliti sebelumnya karena 

penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan tentang kajian filosofis ‘Urf  dalam hal Tradisi 

Mambadak Anak. Untuk mencapai tujuan ini penulis mengajukan pertanyaan penelitian yaitu: 

bagaimanakah prosesi pelaksanaan mambadak anak di Nagari Cingkariang dan bagaimana 

pandangan ‘Urf  terhadap tradisi mambadak anak setelah kelahiran anak. Berdasarkan 

pertanyaan inilah yang akan mengarahkan penulis untuk mencari data yang sesuai untuk 

menghasilkan tujuan di atas. Penelitian ini menggunakan kajian lapangan (field research) dan 

kepustakaan (library research) dengan data utama berasal dari wawancara, observasi, 

dokumentasi, jurnal, buku, dan internet. Pengumpulan data dilakukan dengan membaca, 

mencatat, mengelompokkan sesuai dengan tema yang dibahas, kemudian dianalisis 

 
3 “Hasil Wawancara Peneliti Dengan Ibu Desi Pada Tanggal 9 Desember 2024, Pukul 11.04 WIB,”. 
4 (Anon 2023a) 
5 Dina Darmi Silfia, ‘Sejarah Tradisi Turun Mandi’, (Jurnal: Keislaman Dan Peradaban, Vol 17, No 1, Juni 2023), 

18. 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

164 

menggunakan teori deskriptif, induktif dan menyajikannya menjadi tulisan yang layak untuk 

dibaca. 

METODE PENELITIAN 

Bersumber pada formulasi permasalahan serta tujuan riset, pengarang memakai riset 

alun- alun( Field Research), dengan memakai tata cara kualitatif. Riset alun- alun ini pada 

hakikatnya ialah tata cara buat menciptakan dengan cara khusus serta realistis mengenai apa 

yang terjalin di tengah- tengah hidup masyarakat.6 Ada pula metode pengumpulan informasi 

pada tata cara ini yakni memakai tanya jawab langsung kepada para pihak yang berhubungan 

dengan riset ini dan melaksanakan pemantauan dengan cara langsung pada subjek dalam riset 

ini. Riset ini berada di Nagari Cingkariang Kecamatan Banuhampu Kabupaten Agam. 

Penelitian ini menggunakan metode gabungan antara metode penelitian lapangan (field 

research) dan daftar pustaka (library research) dengan metode observasi, wawancara, dan 

dokumentasi. Adapun metode analisis datanya di lakukan dengan cara, pengumpulan data, 

reduksi data, kualifikasi data, dan kesimpulan. Adapun jenis penelitian ini adalah jenis 

penelitian kualitatif. Sumber data primer penelitian ini adalah tokoh masyarakat dan pihak yang 

mengerjakan tradisi mambadak anak, sedangkan untuk data sekunder seperti buku-buku, 

jurnal, dan skripsi yang berkaitan dengan penelitian ini. Pangkal informasi dalam riset ini 

dibuat atas pangkal informasi pokok serta pangkal latar inferior. Informasi pokok yakni tipe 

informasi yang digabungkan dengan cara langsung dari pangkal kuncinya semacam lewat 

tanya jawab, survey, penelitian serta serupanya. Informasi pokok ini yakni informasi yang 

didapat dengan cara langsung dari subjek penelitian.7 Pangkal informasi pokok yang diartikan 

buat riset ini yakni tanya jawab dengan cara langsung kepada Juri, Dabir serta pihak yang 

berperkara dan melaksanakan pemantauan dengan cara langsung. Informasi inferior yakni 

informasi yang didapat dengan cara tidak langsung dari objeknya, namun lewat pangkal lain 

selaku aksesoris dari informasi pokok.8 Ilustrasi pangkal inferior semacam novel pustaka, 

novel bacaan, skripsi, serta harian yang berkaitan dengan kepala karangan riset ini. 

 
6(Mustafidah dan Suwarsito 1985:Hal 71) 
7Jonathan Sarwono, Metode Penelitian Kuantitatif Dan Kualitatif (Yogyakarta: Graha Ilmu, 2006), 16. 
8(Sarwono 2006:Hal 17) 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

165 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Bagaimana Dasar Filosofi dilaksanakannya Tradisi Mambadak Anak di Nagari 

Cingkariang Kec. Banuhampu Kab. Agam 

Masyarakat Minangkabau dikenal sebagai kelompok etnis yang memiliki kekayaan 

budaya dan tradisi yang sangat beragam. Salah satu tradisi yang masih bertahan hingga saat 

ini di beberapa nagari di Sumatera Barat adalah tradisi mambadak anak. Tradisi ini merupakan 

upacara adat yang dilakukan dalam rangka menyambut kelahiran seorang anak, khususnya 

pada masa-masa awal kehidupannya. Di Nagari Cingkariang, Kecamatan Banuhampu, 

Kabupaten Agam, Sumatera Barat, tradisi ini tidak hanya menjadi kegiatan seremonial semata, 

tetapi juga sarat akan makna filosofis yang mencerminkan sistem nilai, norma, dan keyakinan 

masyarakat setempat. 

Mengenai ini Ibu Desi, salah satu warga yang ada di Nagari Cingkariang, salah seorang 

informan dalam penelitian ini mengatakan bahwa:  

Dalam pelaksanaan tradisi mambadak anak di Nagari Cingkariang, terdapat tahapan 

khusus yang mengedepankan nilai kekeluargaan dan adat. Proses dimulai dengan 

kedatangan bako, yakni pihak dari ayah, ke rumah keluarga bayi. Mereka datang 

membawa beras dan ayam gadang sebagai tanda penghormatan sekaligus simbol 

kebersamaan antara dua keluarga. Setelah anak memasuki usia tiga bulan, baru dilakukan 

prosesi mambadak anak yang dihadiri kembali oleh pihak bako, kali ini membawa padi 

sakatidiang sebagai perlambang rezeki dan harapan baik. Prosesi ini menjadi momentum 

penting karena hanya diwajibkan untuk anak pertama, sementara untuk anak kedua dan 

seterusnya sifatnya tidak wajib. Jika mambadak anak tidak dilaksanakan, keluarga akan 

menjadi bahan perbincangan bahkan cemoohan masyarakat sekitar. Hal ini menunjukkan 

betapa kuatnya pengaruh adat dan ekspektasi sosial dalam menjaga tradisi.9 

Dari wawancara dengan Ibu ini, dijelaskan bahwa filosofi utama dari tradisi mambadak 

anak adalah sebagai ungkapan rasa syukur kepada Allah SWT atas karunia kelahiran seorang 

anak. Dengan adanya syukuran dan doa bersama, keluarga berharap anak yang lahir selalu 

diberikan kesehatan, keselamatan, dan umur panjang. Selain itu, tradisi ini juga memperkuat 

tali silaturahmi, terutama antara keluarga ibu dan keluarga ayah si bayi, yang secara adat 

memiliki peran dan tanggung jawab tersendiri. Pihak bako dianggap sebagai tamu istimewa 

 
9 Romi, Wawancara Pribadi dengan Ibu Desi, 9 Desember 2024. 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

166 

yang harus dihormati, dan kehadiran mereka menjadi simbol harmonisasi dua keluarga besar. 

Melalui interaksi dan kebersamaan yang terjalin dalam prosesi ini, masyarakat turut 

menanamkan nilai kebersamaan dan gotong royong pada generasi muda. 

Selain sebagai bentuk syukur dan silaturahmi, tradisi mambadak anak juga dipandang 

sebagai upaya melestarikan warisan budaya dari nenek moyang. Tradisi ini diyakini memiliki 

nilai-nilai luhur yang harus dijaga agar tidak punah oleh arus zaman dan modernisasi. Setiap 

tahapan dalam prosesi mulai dari membawa beras dan ayam, hingga pemberian padi 

sakatidiang mengandung makna simbolik tentang harapan, keberkahan, dan keberlanjutan 

kehidupan. Masyarakat merasa memiliki tanggung jawab moral untuk meneruskan tradisi ini 

sebagai identitas dan kekuatan budaya Minangkabau. Dengan demikian, mambadak anak tidak 

hanya berfungsi sebagai ritual keagamaan dan sosial, tetapi juga sebagai benteng pelestarian 

nilai-nilai adat dalam kehidupan bermasyarakat. 

Mengenai ini Bapak Tos Helmadi, sebagai Bapak Wali Nagari Cingkariang, salah 

seorang informan dalam penelitian ini mengatakan bahwa:  

Ttradisi mambadak anak di Nagari Cingkariang pada masa dahulu sangat kental 

dijalankan oleh masyarakat. Dalam pelaksanaannya, pihak bako atau keluarga dari ayah 

datang ke rumah keluarga ibu untuk melihat anak yang baru lahir, membawa beras 

beserta ayam gadang sebagai simbol penghormatan dan kebahagiaan.10 Setelah anak 

berumur sekitar dua atau tiga bulan, diadakanlah prosesi mambadak anak dengan 

mengundang kembali pihak bako, kali ini mereka membawa padi sakatidiang. Prosesi ini 

bukan hanya seremonial, tetapi juga sarat makna sosial dan adat, di mana keluarga ibu 

mempersiapkan segala keperluan untuk pesta kecil sebagai bentuk syukur. Pelaksanaan 

mambadak anak dianggap sebagai syarat agar anak tumbuh sehat, panjang umur, serta 

diakui secara adat oleh masyarakat setempat. Selain itu, tradisi ini juga menjadi ajang 

penyampaian kabar kepada masyarakat dan bako tentang identitas anak, baik laki-laki 

maupun perempuan. Dengan begitu, seluruh masyarakat mengetahui dan turut 

mendoakan keberkahan bagi sang anak. 

Menurut keterangan dari bapak wali nagari, tradisi mambadak anak pada awalnya lebih 

ditekankan kepada anak pertama, namun disetarakan antara anak kedua dan seterusnya, 

tergantung kemampuan ekonomi keluarga. Praktik ini memperlihatkan adanya penyesuaian 

 
10 Romi, Wawancara Pribadi dengan Bapak Wali Nagari Tos Helmadi, 14 Mei 2025. 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

167 

terhadap kondisi masyarakat, meskipun tetap menjaga inti dari adat yang diwariskan. Jika 

tradisi mambadak anak tidak dilaksanakan, keluarga akan menjadi bahan perbincangan atau 

bahkan cemoohan di tengah masyarakat, menandakan betapa pentingnya pelaksanaan adat ini 

dalam kehidupan sosial. Bagi pihak bako, melihat anak katuih (cucu dari pihak ayah) 

merupakan kebahagiaan tersendiri, sehingga kehadiran mereka membawa simbol-simbol adat 

menjadi bagian yang sangat dinantikan. Tradisi ini juga mempererat hubungan antara keluarga 

ibu dan keluarga ayah, sekaligus menjaga keharmonisan dalam lingkungan kampung.11 

Filosofi utama dari tradisi mambadak anak adalah sebagai bentuk ungkapan rasa syukur 

atas rahmat dan karunia Allah SWT yang telah menghadirkan keturunan sebagai penerus 

kehidupan. Melalui syukuran dan doa bersama, keluarga berharap anak yang lahir akan tumbuh 

sehat, cerdas, dan membawa kebahagiaan bagi keluarga besar. Prosesi ini juga menjadi sarana 

untuk memperkuat silaturahmi antara sesama anggota masyarakat, khususnya antara keluarga 

bayi dan keluarga bako. Kehadiran tetangga dan warga dalam prosesi mambadak anak 

menandakan pentingnya kebersamaan dan gotong royong dalam masyarakat Minangkabau. 

Dengan demikian, nilai-nilai spiritual, sosial, dan budaya terintegrasi dalam setiap pelaksanaan 

tradisi ini. 

Lebih jauh lagi, tradisi mambadak anak merupakan simbol pelestarian budaya lokal yang 

diwariskan secara turun-temurun oleh nenek moyang. Menurut Bapak Wali Nagari, tradisi ini 

sangat didorong untuk terus dilestarikan dan jangan sampai berhenti hanya karena perubahan 

zaman. Pelaksanaan mambadak anak menjadi penanda identitas kultural masyarakat 

Cingkariang, sekaligus upaya menjaga warisan leluhur agar tidak punah. Melalui tradisi ini, 

generasi muda diajarkan pentingnya adat istiadat sebagai bagian dari jati diri dan kebanggaan 

kampung. Dengan terus menjalankan mambadak anak, masyarakat tidak hanya menjaga nilai-

nilai adat, tetapi juga memperkokoh rasa persatuan dan keberagaman budaya di tengah arus 

modernisasi yang semakin kuat. Tradisi ini diharapkan tetap hidup dan diwariskan kepada 

generasi berikutnya. 

Mengenai ini Bapak A Dt Rajo Endah, sebagai Ketua KAN (Kerapatan Adat Nagari), 

juga menjelaskan bahwa: 

Tradisi mambadak anak di Nagari Cingkariang merupakan adat yang telah dilakukan 

secara turun temurun hingga kini, sebagai warisan dari nenek moyang. Dalam 

 
11 (Romi 2025b) 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

168 

pelaksanaannya, bako atau pihak dari ayah diundang ke rumah keluarga ibu untuk 

melihat anak yang baru lahir dengan membawa ayam gadang sebagai simbol 

penghormatan. Setelah anak berumur sekitar dua atau tiga bulan, barulah dilangsungkan 

prosesi mambadak anak, di mana keluarga ibu menyiapkan pesta (baralek) dan kembali 

mengundang bako. Pada saat itu, pihak ayah membawa ayam gadang dan padi 

sakatidiang sebagai pelengkap tradisi. Prosesi ini diwajibkan untuk anak pertama, 

sedangkan untuk anak kedua dan seterusnya boleh dilakukan jika keluarga mampu. Jika 

tidak melaksanakan tradisi ini, keluarga akan menjadi bahan perbincangan atau 

cemoohan masyarakat.12 

Menurut hasil wawancara, sebelum prosesi mambadak anak dilaksanakan, bayi tidak 

diperbolehkan dibawa ke rumah bako, dan baru setelah upacara selesai anak tersebut boleh 

diperkenalkan secara adat kepada keluarga ayah. Hal ini menjadi kiasan kampung yang masih 

dipegang teguh hingga sekarang sebagai bagian dari tata tertib adat. Seluruh rangkaian tradisi 

ini memperlihatkan kuatnya pengaruh adat dalam struktur sosial masyarakat Minangkabau. 

Pelaksanaan mambadak anak tidak hanya menjadi kewajiban adat, tetapi juga sebagai penanda 

status anak di tengah keluarga besar dan masyarakat. Semua pihak terlibat dalam 

mempersiapkan dan melaksanakan tradisi ini dengan penuh kebersamaan. 

Filosofi utama dari tradisi mambadak anak adalah sebagai ungkapan rasa syukur kepada 

Allah SWT atas karunia kelahiran seorang anak sebagai penerus kehidupan. Selain itu, tradisi 

ini juga menjadi sarana mempererat tali silaturahmi antara keluarga bayi dengan keluarga ayah, 

serta memperkuat solidaritas sosial di lingkungan masyarakat. Tak kalah penting, pelaksanaan 

mambadak anak menjadi simbol pelestarian budaya yang diwariskan oleh nenek moyang, agar 

adat istiadat tidak punah dan tetap dijaga di tengah perubahan zaman. Dengan demikian, tradisi 

ini bukan hanya ritual, tetapi juga bagian penting dari identitas dan jati diri masyarakat Nagari 

Cingkariang. 

Mengenai ini bapak Marlis St Ka Basa, sebagai Niniak Mamak dari hasil wawancara 

tersebut menjelaskan bahwa: 

Tradisi mambadak anak di Nagari Cingkariang merupakan salah satu adat nan diadatkan 

yang hingga kini masih dijalankan dengan penuh makna. Dalam pelaksanaannya, pihak 

bako atau keluarga dari ayah akan datang ke rumah keluarga ibu untuk melihat bayi yang 

 
12 Romi, Wawancara Pribadi dengan A Dt Rajo Endah (Ketua KAN Nagari Cingkariang), 14 Mei 2025. 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

169 

baru lahir, biasanya dengan membawa ayam gadang sebagai simbol penghormatan. 

Setelah bayi berumur sekitar 40 hari, prosesi mambadak anak pun dilaksanakan dengan 

mengundang kembali pihak bako. Pada saat itu, keluarga ibu mempersiapkan pesta atau 

baralek sebagai bentuk syukuran, sementara pihak ayah membawa ayam gadang, padi 

sakatidiang, dan bareh sasukek (sekitar 4 liter beras). Tradisi ini tidak hanya menjadi 

pertemuan dua keluarga, melainkan juga menjadi ajang mempererat hubungan sosial di 

tengah masyarakat. Karena itu, acara ini sering dihadiri oleh warga dan tetangga, 

terutama jika keluarga bayi memiliki kemampuan ekonomi yang cukup.13 

Dalam tradisi ini, terdapat aturan khusus yang mewajibkan pelaksanaan mambadak anak 

untuk anak pertama. Untuk anak kedua dan seterusnya, pelaksanaan tradisi ini sifatnya tidak 

wajib, namun boleh saja dilakukan jika orang tua bayi mampu dan berkeinginan. Masyarakat 

menilai pentingnya pelaksanaan mambadak anak, sehingga keluarga yang tidak 

melaksanakannya untuk anak pertama akan menjadi bahan perbincangan atau bahkan 

cemoohan. Hal ini menunjukkan kuatnya pengaruh norma adat sebagai pengikat kehidupan 

sosial di Nagari Cingkariang. Kalau disini anak babako itu yang namanya “adaik lamo pusako 

usang, pitaruah di nan tuo nan mudo mamakaian nan manjalankan adaik istiadaik”. Prosesi 

ini juga menandai peralihan status anak dalam adat, di mana setelah mambadak anak, bayi baru 

boleh dibawa ke rumah pihak bako, sesuai kiasan kampung yang berlaku. 

Makna filosofis dari tradisi mambadak anak sangatlah mendalam, salah satunya sebagai 

wujud rasa syukur atas anugerah dan karunia yang diberikan Allah SWT berupa kelahiran 

keturunan. Melalui syukuran dan doa yang dipanjatkan bersama, keluarga berharap agar anak 

yang lahir selalu mendapatkan perlindungan dan keberkahan. Selain itu, tradisi ini juga 

menjadi momen penting untuk memperkuat tali silaturahmi antara keluarga ibu dan keluarga 

ayah, yang berperan besar dalam sistem kekerabatan Minangkabau. Kehadiran bako beserta 

simbol-simbol adat seperti ayam gadang dan padi sakatidiang turut memperkuat nilai-nilai 

kekeluargaan dan gotong royong di tengah masyarakat. Semua unsur ini menunjukkan bahwa 

mambadak anak bukan sekadar ritual, melainkan juga sarana untuk mempererat hubungan 

sosial dan spiritual. 

Di samping itu, tradisi mambadak anak dijadikan sebagai simbol pelestarian budaya yang 

diwariskan oleh nenek moyang terdahulu. Prosesi ini menjadi bukti nyata adanya pitaruah di 

 
13 Romi, Wawancara Pribadi dengan Marlis St Ka Basa, 23 Mei 2025. 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

170 

nan tuo nan mudo mamakaian nan manjalanan adaik istiadat, yaitu perintah dan petuah leluhur 

yang tetap dijalankan oleh generasi sekarang. Setiap tahapan dalam mambadak anak, mulai 

dari persiapan baralek hingga penyerahan simbol adat dari pihak bako, sarat akan nilai-nilai 

luhur yang perlu dijaga. Melalui pelaksanaan tradisi ini, masyarakat diajarkan pentingnya 

mempertahankan identitas budaya dan adat istiadat di tengah tantangan zaman. Dengan 

demikian, mambadak anak berperan penting dalam melestarikan adat Minangkabau agar tidak 

punah atau tergerus oleh arus modernisasi. 

Saya telah melakukan wawancara dengan Bapak R Jon St Ka Basa, sebagai salah satu 

masyarakat Nagari Cingkariang, seperti informan sebelumnya, menjelaskan bahwa: 

Tradisi mambadak anak di Nagari Cingkariang merupakan salah satu adat nan diadatkan 

yang masih dijaga hingga kini. Dalam pelaksanaannya, bako atau pihak dari ayah akan 

datang ke rumah keluarga ibu untuk melihat bayi, biasanya membawa ayam gadang 

sebagai simbol penghormatan dan kebersamaan. Setelah bayi berumur sekitar 40 hari, 

keluarga ibu menggelar pesta atau baralek, sekaligus mengundang kembali pihak bako. 

Pada baralek ini, jika keluarga mampu, mereka dapat menghimbau warga atau tetangga 

untuk ikut serta. Sementara itu, pihak ayah membawa ayam gadang, padi sakatidiang, 

dan bareh sasukek (empat liter beras) sebagai perlengkapan adat. Tradisi ini diwajibkan 

untuk anak pertama, sedangkan untuk anak kedua dan seterusnya sifatnya tidak wajib, 

tergantung kesanggupan orang tua.14 

Menurut keterangan bapak R Jon St Ka Basa, jika tradisi mambadak anak tidak 

dilaksanakan, maka keluarga bayi akan menjadi bahan perbincangan atau bahkan cemoohan 

masyarakat. Hal ini menandakan bahwa mambadak anak bukan sekadar ritual, melainkan 

sudah menjadi norma sosial yang melekat kuat di tengah kehidupan masyarakat. Selain itu, 

sebelum prosesi mambadak anak dilakukan, bayi tidak boleh dibawa ke rumah bako, dan hanya 

setelah upacara selesai barulah anak boleh diperkenalkan secara adat kepada keluarga ayah. 

Kiasan kampung ini mempertegas pentingnya tata tertib dalam adat Minangkabau. Seluruh 

proses ini memperlihatkan betapa eratnya keterikatan antara adat dan struktur sosial dalam 

masyarakat. 

Filosofi tradisi mambadak anak terletak pada beberapa tujuan utama, yaitu sebagai 

ungkapan rasa syukur atas rahmat dan karunia dari Allah SWT yang telah menghadirkan 

 
14 Romi, Wawancara Pribadi dengan R Jon St Ka Basa, 23 Mei 2025. 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

171 

keturunan. Selain itu, tradisi ini memperkuat silaturahmi antara keluarga bayi dan keluarga 

ayah, serta mempererat persaudaraan di tengah masyarakat. Tak kalah penting, prosesi ini 

menjadi simbol pelestarian budaya dan adat istiadat yang diwariskan oleh nenek moyang, agar 

nilai-nilai luhur tidak hilang ditelan perubahan zaman. Melalui tradisi inilah, masyarakat 

diajarkan untuk menjaga identitas dan warisan budaya Minangkabau, sekaligus membangun 

keharmonisan sosial dan spiritual dalam kehidupan sehari-hari. 

Dari data di atas dapat dipahami bahwa Dasar Filosofi dilaksanakannya Tradisi 

Mambadak Anak di Nagari Cingkariang Kec. Banuhampu Kab. Agam meliputi beberapa aspek 

penting: 

1. Ungkapan Syukur dan Pengharapan 

Filosofi utama yang melandasi pelaksanaan tradisi mambadak anak adalah sebagai 

ungkapan syukur keluarga kepada Tuhan Yang Maha Esa atas kelahiran anak yang sehat 

dan selamat. Kelahiran seorang anak dipercaya sebagai anugerah dan titipan Allah SWT 

yang patut disyukuri. Tradisi ini menjadi sarana keluarga untuk mengekspresikan rasa 

syukur tersebut secara kolektif, baik kepada Tuhan maupun kepada lingkungan sosial di 

sekitarnya.15 

Selain itu, tradisi ini juga merupakan bentuk pengharapan agar anak yang lahir 

senantiasa memperoleh perlindungan, kesehatan, dan pertumbuhan yang baik di masa 

yang akan datang. Doa-doa yang dipanjatkan dalam prosesi mambadak anak tidak hanya 

untuk keselamatan fisik, tetapi juga untuk keselamatan spiritual anak, agar terhindar dari 

gangguan makhluk halus, penyakit, dan marabahaya lain yang dipercaya masih rentan 

menimpa anak-anak pada masa awal kehidupannya.16 

Jadi kaitan antara pembahasan di atas dengan hasil wawancara, terletak pada 

kesamaan makna filosofis yang diungkapkan, yaitu tradisi mambadak anak dijalankan 

sebagai bentuk ungkapan rasa syukur keluarga kepada Allah SWT atas kelahiran anak, 

serta sebagai wujud pengharapan agar anak senantiasa memperoleh perlindungan, 

kesehatan, dan kebahagiaan. Baik dalam penjelasan maupun hasil wawancara, tradisi ini 

dipahami bukan hanya sebagai ritual keagamaan, tetapi juga sebagai sarana memperkuat 

hubungan sosial, mempererat silaturahmi, dan menumbuhkan kebersamaan di antara 

 
15 Adat Minangkabau: Pola Dan Tujuan Hidup Orang Minangkabau (Pustaka Sinar Harapan, 2005), 112. 
16 Siti Rahmah, Tradisi Mambadak Anak Sebagai Upaya Pelestarian Budaya Lokal (Prosiding Seminar Nasional 

Budaya Minang, 2021), 73. 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

172 

keluarga besar dan masyarakat sekitar. Dengan demikian, pelaksanaan mambadak anak 

memadukan nilai-nilai spiritual, sosial, dan budaya yang diwariskan secara turun-

temurun, sehingga menjadi identitas penting dalam kehidupan masyarakat Minangkabau. 

2. Pengakuan dan Penguatan Identitas Sosial 

Selain sebagai bentuk syukur, tradisi mambadak anak juga memiliki filosofi 

sebagai sarana pengakuan dan penguatan identitas sosial dan adat anak dalam masyarakat 

Minangkabau. Melalui prosesi ini, seorang anak secara resmi diperkenalkan dan diakui 

dalam lingkungan keluarga, suku, dan nagari. Hal ini sejalan dengan sistem sosial 

Minangkabau yang bersifat matrilineal, di mana garis keturunan dan status sosial seorang 

anak sangat terkait erat dengan suku ibunya.17 

Pelaksanaan tradisi ini juga menandai bahwa anak tersebut telah menjadi bagian 

dari komunitas adat dan berhak atas perlindungan, hak-hak sosial, serta tanggung jawab 

sebagai anggota masyarakat. Prosesi penamaan anak dalam mambadak anak merupakan 

momen penting yang menandai identitas anak secara adat dan sekaligus sebagai bentuk 

pengabsahan sosial di lingkungan nagari.18 

Jadi kaitan antara pembahasan dengan hasil wawancara di atas, terletak pada 

penegasan bahwa tradisi mambadak anak bukan hanya sebagai wujud syukur atas 

kelahiran anak, tetapi juga berfungsi sebagai sarana pengakuan dan penguatan identitas 

sosial serta adat anak dalam masyarakat Minangkabau. Melalui prosesi ini, anak secara 

resmi diperkenalkan dan diakui sebagai bagian keluarga, suku, serta nagari, dan 

memperoleh hak serta perlindungan sosial sesuai adat. Hasil wawancara menambahkan 

bahwa tradisi ini juga memperkuat tali silaturahmi antara keluarga ibu dan ayah, 

memperkokoh nilai kekeluargaan, dan menegaskan pentingnya pelestarian adat yang 

diwariskan leluhur. Dengan demikian, baik pembahasan maupun hasil wawancara 

menyorot bahwa mambadak anak merupakan momen penting yang menandai identitas, 

status, dan keberadaan anak di tengah komunitas adat. Tradisi ini juga menjadi bukti 

nyata pemeliharaan nilai luhur dan sistem sosial matrilineal Minangkabau. Keseluruhan 

prosesnya menunjukkan bahwa mambadak anak adalah pilar budaya yang memperkuat 

jati diri masyarakat, sekaligus menjaga kesinambungan adat istiadat di tengah perubahan 

zaman. 

 
17 Yulizal Yunus, Hukum Adat Minangkabau (UNP Press, 2017), 134. 
18 Afrinaldi, Sistem Kekerabatan Dan Tradisi Adat Minangkabau (Andalas Press, 2013) . 56. 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

173 

3. Pewarisan Nilai Budaya dan Adat 

Tradisi mambadak anak merupakan media pewarisan nilai-nilai budaya dan adat 

istiadat Minangkabau dari generasi ke generasi. Melalui tradisi ini, anak-anak, keluarga, 

dan masyarakat diajarkan mengenai pentingnya menjaga dan melestarikan adat istiadat, 

norma, serta tata nilai yang telah diwariskan oleh leluhur.   

Filosofi yang terkandung di dalamnya adalah agar setiap anggota masyarakat, sejak 

dini, sudah diperkenalkan dengan aturan adat, nilai-nilai kebersamaan, dan makna hidup 

bermasyarakat. Proses pewarisan ini tidak hanya terjadi secara verbal melalui nasihat dan 

petuah, tetapi juga secara simbolik melalui prosesi adat, ritual, serta peran aktif orang tua 

dan ninik mamak dalam mengajarkan nilai-nilai tersebut.19 

Jadi kaitan antara pembahasan dan hasil wawancara di atas, terletak pada peran 

tradisi mambadak anak sebagai media pewarisan nilai-nilai budaya dan adat istiadat 

Minangkabau dari generasi ke generasi. Pembahasan menekankan bagaimana tradisi ini 

memperkenalkan anak, keluarga, dan masyarakat pada aturan adat, nilai kebersamaan, 

dan norma hidup bermasyarakat sejak dini, baik secara simbolik melalui prosesi adat 

maupun melalui petuah para orang tua dan ninik mamak. Hasil wawancara menguatkan 

hal tersebut dengan menggambarkan detail pelaksanaan mambadak anak di Nagari 

Cingkariang, mulai dari hadirnya bako dengan ayam gadang hingga syukuran baralek, 

serta aturan-aturan adat yang mengikat, seperti kewajiban pelaksanaan untuk anak 

pertama dan pengakuan status anak dalam komunitas adat. Tidak hanya mempererat 

hubungan sosial dan kekeluargaan, tradisi ini juga menegaskan pentingnya pelestarian 

nilai dan identitas adat yang diwariskan leluhur, sebagaimana tercermin dalam pepatah 

adat Minangkabau. Prosesi mambadak anak menjadi sarana nyata agar perintah dan 

petuah nenek moyang tetap dijalankan oleh generasi sekarang. Dengan demikian, baik 

pembahasan maupun hasil wawancara menekankan bahwa mambadak anak adalah 

fondasi penting bagi ketahanan budaya dan jati diri masyarakat Minangkabau di tengah 

arus perubahan zaman. 

4. Integrasi Nilai Agama dan Adat 

Salah satu ciri khas masyarakat Minangkabau adalah adanya pepatah “adat basandi 

syarak, syarak basandi Kitabullah,” yang berarti bahwa adat istiadat harus sejalan 

 
19 Reni Oktaviani, ‘Peran Ninik Mamak Dalam Pelestarian Tradisi Adat Minangkabau’, Jurnal Ilmu Sosial Dan 

Budaya, 8 No.1 (2018), 22. 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

174 

dengan ajaran syariat Islam. Pelaksanaan tradisi mambadak anak merupakan wujud nyata 

dari integrasi antara nilai-nilai adat dan nilai-nilai agama Islam.20 

Setiap prosesi yang dilakukan dalam upacara mambadak anak diiringi dengan 

pembacaan doa, bacaan ayat-ayat Al-Qur’an, serta permohonan kepada Allah agar anak 

tersebut selalu dalam lindungan-Nya. Ini menunjukkan bahwa adat tidak diposisikan 

sebagai sesuatu yang bertentangan dengan agama, tetapi justru menjadi sarana untuk 

memperkuat nilai-nilai keagamaan dalam kehidupan sehari-hari.21 

Jadi kaitan antara pembahasan dan hasil wawancara di atas, terletak pada penegasan 

bahwa tradisi mambadak anak di Nagari Cingkariang merupakan wujud nyata dari 

filosofi “adat basandi syarak, syarak basandi Kitabullah,” di mana seluruh rangkaian adat 

istiadat berjalan seiring dengan ajaran agama Islam. Dalam pelaksanaannya, tradisi ini 

selalu diiringi dengan pembacaan doa, syukuran, dan harapan kepada Allah SWT agar 

anak memperoleh perlindungan dan keberkahan, sebagaimana dijelaskan dalam 

wawancara tentang pentingnya doa dan syukuran dalam prosesi tersebut. Nilai-nilai 

moral, rasa syukur, dan pendidikan akhlak yang diajarkan melalui tradisi ini sejalan 

dengan nilai Islam yang menekankan pentingnya syariat dan akhlak dalam kehidupan 

keluarga. Selain itu, kehadiran keluarga, tetangga, dan simbol adat seperti ayam gadang 

dan padi sakatidiang memperlihatkan bahwa adat dan agama saling menguatkan dan 

tidak bertentangan. Dengan demikian, mambadak anak menjadi sarana integrasi antara 

adat dan agama, sekaligus memperkokoh identitas dan harmoni sosial masyarakat 

Minangkabau. 

5. Fungsi Sosial dan Solidaritas Masyarakat 

Filosofi lain yang mendasari tradisi mambadak anak adalah sebagai sarana 

mempererat hubungan sosial dan solidaritas masyarakat. Pelaksanaan tradisi ini selalu 

melibatkan keluarga besar, tetangga, serta masyarakat nagari secara luas.   

Dalam konteks ini, mambadak anak menjadi ajang silaturahmi dan gotong royong, 

di mana setiap anggota masyarakat turut ambil bagian dalam proses persiapan, 

pelaksanaan, hingga penyelenggaraan acara. Hal ini mencerminkan nilai-nilai persatuan, 

 
20 Yusri, Adat Basandi Syarak Di Minangkabau (Pustaka Minang, 2010), 68. 
21 Djamaris, Adat Dan Agama Di Minangkabau (UNP Press, 2010), 27. 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

175 

kebersamaan, dan kepedulian sosial yang sangat dijunjung tinggi dalam budaya 

Minangkabau.22  

Jadi kaitan antara pembahasan dan hasil wawancara di atas, terletak pada 

penjelasan bahwa tradisi mambadak anak bukan hanya sekadar ritual adat, tetapi juga 

sarana mempererat solidaritas dan hubungan sosial di masyarakat Minangkabau. Dalam 

pembahasan disebutkan bahwa pelaksanaan tradisi ini selalu melibatkan keluarga besar, 

tetangga, dan masyarakat nagari, serta menjadi ajang silaturahmi dan gotong royong. Hal 

ini diperkuat oleh hasil wawancara yang menggambarkan bagaimana prosesi mambadak 

anak dihadiri oleh banyak pihak, mulai dari keluarga bako, warga, hingga tetangga, serta 

diwarnai dengan persiapan baralek yang melibatkan seluruh komunitas. Tradisi ini juga 

menegaskan pentingnya partisipasi sosial, di mana masyarakat saling membantu 

mempersiapkan dan menjalankan acara. Selain mempererat tali silaturahmi antara 

keluarga ibu dan ayah, tradisi ini memperkuat nilai kebersamaan dan gotong royong 

sebagai ciri khas budaya Minangkabau. Dengan demikian, baik pembahasan maupun 

hasil wawancara menunjukkan bahwa mambadak anak adalah media efektif untuk 

menanamkan nilai persatuan, kepedulian, dan solidaritas sosial di tengah kehidupan 

masyarakat. 

B. Bagaimana Tinjauan ‘Urf Terhadap Tradisi Mambadak Anak di Nagari 

Cingkariang Kec. Banuhampu Kab. Agam  

Pengkajian hukum Islam terhadap tradisi lokal merupakan hal yang sangat penting, 

mengingat masyarakat Indonesia hidup dalam realitas budaya yang plural. Salah satu konsep 

hukum Islam yang relevan dalam menilai tradisi-tradisi lokal adalah konsep ‘urf atau 

adat/kebiasaan masyarakat. Dalam konteks Nagari Cingkariang, tradisi mambadak anak 

menjadi salah satu bentuk ekspresi budaya yang telah mengakar kuat dan masih eksis hingga 

saat ini.  

Tradisi mambadak anak di Nagari Cingkariang adalah sebuah prosesi adat yang 

dilakukan saat bayi berumur 3 bulan. Acara ini dihadiri keluarga, tetua adat (ninik mamak), 

alim ulama, serta masyarakat sekitar. Tujuan utama dari tradisi ini adalah sebagai ungkapan 

 
22 Suryadi, ‘Solidaritas Sosial Dalam Tradisi Adat Minangkabau’, Jurnal Masyarakat Dan Budaya, 10 No. 2 

(2008), 85. 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

176 

syukur atas kelahiran anak, permohonan doa keselamatan, serta pengakuan anak sebagai 

anggota masyarakat dan suku secara adat.23 

1. Tinjauan Urf dari segi pelaksanaan atau prosesi mambadak anak 

Praktek atau prosesi mambadak anak di nagari Cingkariang secara ringkas  dapat 

penulis kemukakan bahwa tradisi mambadak anak di Nagari Cingkariang merupakan 

salah satu adat nan diadatkan yang hingga kini masih dijalankan dengan penuh makna. 

Dalam pelaksanaannya, pihak bako atau keluarga dari ayah akan datang ke rumah 

keluarga ibu untuk melihat bayi yang baru lahir, biasanya dengan membawa ayam 

gadang sebagai simbol penghormatan. Setelah bayi berumur sekitar 2 atau 3 bulan, 

prosesi mambadak anak pun dilaksanakan dengan mengundang kembali pihak bako. 

Pada saat itu, keluarga ibu mempersiapkan pesta atau baralek sebagai bentuk syukuran, 

sementara pihak ayah membawa ayam gadang, padi sakatidiang, dan bareh sasukek 

(sekitar 4 liter beras). Tradisi ini tidak hanya menjadi pertemuan dua keluarga, melainkan 

juga menjadi ajang mempererat hubungan sosial di tengah masyarakat. Karena itu, acara 

ini sering dihadiri oleh warga dan tetangga. 

Dalam tradisi ini, terdapat aturan khusus yang mewajibkan pelaksanaan mambadak 

anak untuk anak pertama. Untuk anak kedua dan seterusnya, juga boleh kalau orang 

tuanya ekonominya mencukupi untuk mengadakannya, tapi di wajibkan untuk anak 

pertama. Masyarakat menilai pentingnya pelaksanaan mambadak anak, sehingga 

keluarga yang tidak melaksanakannya untuk anak pertama akan menjadi bahan 

perbincangan atau bahkan cemoohan. Hal ini menunjukkan kuatnya pengaruh norma adat 

sebagai pengikat kehidupan sosial di Nagari Cingkariang. Kalau disini anak babako itu 

yang namanya “adaik lamo pisako usang, pitaruah di nan tuo nan mudo mamakaian nan 

manjalankan adaik istiadaik”. Prosesi ini juga menandai peralihan status anak dalam adat, 

di mana setelah mambadak anak, bayi baru boleh dibawa ke rumah pihak bako, sesuai 

kiasan kampung yang berlaku. Makna filosofis dari tradisi mambadak anak sangatlah 

mendalam, salah satunya sebagai wujud rasa syukur atas anugerah dan karunia yang 

diberikan Allah SWT berupa kelahiran keturunan. Melalui syukuran dan doa yang 

dipanjatkan bersama, keluarga berharap agar anak yang lahir selalu mendapatkan 

perlindungan dan keberkahan. 

 
23 Fitriani, ‘Makna Tradisi Mambadak Anak Di Nagari Cingkariang Kecamatan Banuhampu Kabupaten Agam’, 

Jurnal Antropologi Unand, 5 No. 2 (2019), 45. 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

177 

Prosesi mambadak anak yang penulis kemukakan diatas memenuhi syarat-syarat 

berlakunya suatu urf. Seperti yang di kemukakan oleh Imam Ibn Qayyim al-Jawziyyah: 

Beliau menyatakan bahwa Urf adalah adat yang diterima dalam masyarakat dan tidak 

bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat. Dalam kitabnya, I'lam al-Muwaqqi'in, Ibn 

Qayyim menjelaskan bahwa adat atau tradisi yang telah menjadi kebiasaan masyarakat 

dapat diterima selama tidak mengandung unsur yang diharamkan atau bertentangan 

dengan nash Al-Qur'an dan Hadis.24 Dan juga pendapat yang dikemukakan oleh Imam 

al-Suyuthi: Dalam kitabnya Al-Ashbah wa al-Nazha'ir, beliau mengemukakan bahwa urf 

yang berlaku dalam suatu masyarakat dapat menjadi pertimbangan hukum selama 

memenuhi syarat-syarat berikut: Tidak bertentangan dengan syariat, telah berlangsung 

lama dan diterima secara luas oleh masyarakat, mengandung kemaslahatan dan tidak 

menimbulkan mudarat, bersifat umum dan tidak terkait dengan individu tertentu.25 

2. Tinjauan urf dari segi hikmah dan tujuan dilaksanakannya pesta mambadak anak Hikmah 

dan tujuan dilaksanakannya pesta mambadak ini adalah bahwa 

Hikmah dari tradisi mambadak anak di Nagari Cingkariang, Kecamatan 

Banuhampu, Kabupaten Agam adalah sebagai sarana mempererat tali silaturahmi antara 

keluarga besar pihak ayah dan ibu, sekaligus menjadi wujud rasa syukur atas kelahiran 

anak yang dianugerahkan Allah SWT. Tradisi ini juga berfungsi menjaga dan 

melestarikan adat istiadat Minangkabau, menumbuhkan semangat gotong royong serta 

kepedulian sosial di tengah masyarakat, serta memberikan pengakuan adat bagi sang 

anak. Melalui prosesi ini, generasi muda dapat belajar dan mewarisi nilai-nilai adat, 

sehingga tercipta harmoni dan keharmonisan dalam kehidupan bermasyarakat serta 

terhindar dari potensi konflik sosial akibat tidak terlaksananya tradisi yang telah 

diwariskan turun-temurun. 

Sedangkan tujuan dari Tradisi Mambadak Anak ini diantaranya ialah sebagai 

ungkapan rasa syukur atas rahmat dan karunia dari Allah SWT kepada manusia yang 

telah diberikan keturunan sebagai penerus kehidupan di dunia ini, selanjutnya sebagai 

silaturahmi antara sesama mulai dari keluarga bayi dengan keluarga ayah si bayi, dan 

juga sebagai simbol dalam budaya melestarikan budaya yang telah di tinggalkan oleh 

 
24 Ibn Qayyim Al-Jawziyyah, I’lam Al-Muwaqqi’in ’an Raab Al-’Alamin Jilid 1 (Beirut: Dar Al-Kutub al-

’Ilmiyyah). 364-365. 
25 Jalaluddin Al-Sayuthi, Al-Ashbah Wa al-Nazha’ir (Beirut: Dar Al-Kutub al-’Ilmiyyah). 177. 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

178 

nenek moyang terdahulu agar tradisi ini tidak punah oleh zaman. Namun pada zaman ini 

tradisi Mambadak Anak sudah banyak dimodifikasi tergantung dengan kondisi sosial, 

ekonomi pendidikan, agama, dan teknologi. Tradisi ini disetiap daerah berbeda-beda 

tergantung dengan kondisi Geografis wilayah tersebut. 

Hikmah dan tujuan tersebut tampaknya memenuhi syarat-syarat urf sahih dan tidak 

memuat tujuan-tujuan yang bertentangan dengan urf. Seperti yang di kemukakan oleh 

Imam Al-Qarafi menjelaskan dalam Al-Furuq:  "Segala kebiasaan yang berlaku di 

masyarakat dan tidak bertentangan dengan syariat serta membawa kemaslahatan, maka 

dapat diterima dan dijadikan pedoman dalam kehidupan bermasyarakat”.26 Begitu pula 

yang dikemukakan oleh Imam Ibnu Abidin dalam Radd al-Muhtar menegaskan 

bahwa:“Apa yang telah menjadi kebiasaan di tengah masyarakat, selama tidak 

bertentangan dengan nash syariat dan tidak mengandung tujuan yang buruk, maka dapat 

dijadikan sandaran dalam hukum”.27 Bahwa urf tidak boleh memiliki tujuan-tujuan yang 

tidak bertentangan dengan syariat Islam. 

KESIMPULAN   

Cocok dengan kesimpulan penulis permasalahan yang pengarang buat, hingga bisa 

pengarang simpulkan kalau: Dalam proses pelaksanaan tradisi mambadak anak ini dilakukan 

oleh anak Perempuan maupun Laki-laki, sebelum melaksanakan mambadak anak di lakukan 

dengan manjalang saat anak sudah berumur 15 hari, bako atau pihak dari ayah datang kerumah 

untuk melihat anak itu dengan membawa beras sama ayam gadang, setelah anak berumur 3 

bulan dilakukan mambadak anak dengan mengundang bako atau pihak dari ayah dengan 

membawa padi sakatidiang. Mambadak anak ini diwajibkan untuk anak pertama sedangkan 

untuk anak kedua dan seterusnya tidak diwajibkan. Kalau tidak melakukannya maka jadi bahan 

cemoohan atau perbincangan masyarakat. 

Tradisi Mambadak Anak ini ada beberapa tujuan di antaranya ialah sebagai ungkapan 

rasa syukur atas rahmat dan karunia dari Allah SWT kepada manusia yang telah diberikan 

keturunan sebagai penerus kehidupan di dunia ini, selanjutnya sebagai silaturahmi antara 

sesama mulai dari keluarga bayi dengan keluarga ayah si bayi, dan juga sebagai simbol dalam 

budaya melestarikan budaya yang telah di tinggalkan oleh nenek moyang terdahulu agar tradisi 

 
26 Al-Qarafi, Al-Furuq, Juz 1 (Beirut: Alam al-Kutub, 1998), 177. 
27 Ibnu Abidin, Radd Al-Muhtar ’ala al-Durr al-Mukhtar (Beirut: Dar al-Fikr, 1992), 60. 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

179 

ini tidak punah oleh zaman. Namun pada zaman ini tradisi Mambadak Anak sudah banyak 

dimodifikasi tergantung dengan kondisi sosial, ekonomi pendidikan, agama, dan teknologi. 

Tradisi ini disetiap daerah berbeda-beda tergantung dengan kondisi Geografis wilayah tersebut  

Dalam Ushul Fiqh adat dikenal juga dengan istilah ‘urf, tugas dari ‘urf ialah memilah 

bentuk kebiasaan, apakah kebiasaan tersebut baik atau tidak baik. Dalam tradisi Mambadak 

Anak ini tidak bertentangan dengan syariat Islam. Ritual yang dilakukan tidak mengandung 

unsur kemusyrikan, tidak menyembah selain Allah, serta tidak ada praktik yang diharamkan 

syariat. Pembacaan doa dipimpin oleh tokoh agama, dan syukuran dilakukan dengan cara yang 

diperbolehkan dalam Islam. Prosesi ini berlaku umum di masyarakat Nagari Cingkariang dan 

telah berjalan turun-temurun. Tidak mengandung unsur maksiat atau merugikan pihak lain, 

bahkan mengajarkan nilai gotong royong, persatuan, dan berbagi rezeki. Adat Minangkabau 

terkenal dengan prinsip “adat basandi syarak, syarak basandi Kitabullah”, yang berarti adat 

harus sejalan dengan syariat Islam. Tradisi mambadak anak membuktikan adanya integrasi 

antara nilai adat dan nilai agama, di mana acara di isi dengan doa, bacaan Al-Qur’an, dan 

nasihat agama. 

DAFTAR PUSTAKA  

Abidin, Ibnu. 1992. Radd al-Muhtar ’ala al-Durr al-Mukhtar. Beirut: Dar al-Fikr. 

Afrinaldi. 2013. Sistem Kekerabatan dan Tradisi Adat Minangkabau. Padang: Andalas Press. 

Al-Jawziyyah, Ibn Qayyim. t.t. I’lam Al-Muwaqqi’in ’an Raab Al-’Alamin Jilid 1. Beirut: Dar 

Al-Kutub al-’Ilmiyyah. 

Al-Qarafi. 1998. Al-Furuq, Juz 1. Beirut: Alam al-Kutub. 

Al-Sayuthi, Jalaluddin. t.t. Al-Ashbah wa al-Nazha’ir. Beirut: Dar Al-Kutub al-’Ilmiyyah. 

Amir M.S. 2005. Adat Minangkabau: Pola dan Tujuan Hidup Orang Minangkabau. Jakarta: 

Pustaka Sinar Harapan. 

Anon. 2023a. “Mambadak Anak: Tradisi Syukuran Kelahiran Bayi di Minangkabau.” 

Kompas.com. 

Anon. 2023b. “Tradisi Mambadak Anak di Era Modern, Bagaimana Caranya?” 

TheAsianParent.com. 

Anon. t.t. “Hasil Wawancara Peneliti Dengan Ibu Desi Pada Tanggal 9 Desember 2024, Pukul 

11.04 WIB.” 

Djamaris. 2010. Adat dan Agama di Minangkabau. Padang: UNP Press. 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 6, No. 4, Oktober 2025 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

180 

Fitriani. 2019. “Makna Tradisi Mambadak Anak di Nagari Cingkariang Kecamatan 

Banuhampu Kabupaten Agam.” Jurnal Antropologi Unand 5 No. 2. 

Mustafidah, Hindayati, dan Suwarsito. 1985. Dasar-Dasar Metodologi Penelitian. Jakarta: 

Raja Grafindo Persada. 

Nurkhalida, Meisya Aqilla Rosa. t.t. “Makna Yang Terkandung Dalam Tradisi Turun Mandi di 

Sumatera Barat.” Jurnal: History, Culture and Civilization Vol. 2 No. 1 Juni 2023:48. 

Oktaviani, Reni. 2018. “Peran Ninik Mamak dalam Pelestarian Tradisi Adat Minangkabau.” 

Jurnal Ilmu Sosial dan Budaya 8 No.1. 

Rahmah, Siti. 2021. Tradisi Mambadak Anak sebagai Upaya Pelestarian Budaya Lokal. 

Prosiding Seminar Nasional Budaya Minang. 

Romi. 2024. “Wawancara Pribadi dengan Ibu Desi.” 

Romi. 2025. “Wawancara Pribadi dengan A Dt Rajo Endah (Ketua KAN Nagari Cingkariang).” 

Romi. 2025. “Wawancara Pribadi dengan Bapak Wali Nagari Tos Helmadi.” 

Romi. 2025. “Wawancara Pribadi dengan Marlis St Ka Basa.” 

Romi. 2025. “Wawancara Pribadi dengan R Jon St Ka Basa.” 

Sarwono, Jonathan. 2006. Metode Penelitian Kuantitatif Dan Kualitatif. Yogyakarta: Graha 

Ilmu. 

Silfia, Dina Darmi. t.t. “Sejarah Tradisi Turun Mandi.” Jurnal: Keislaman dan Peradaban Vol 

17, No 1, Juni 2023:18. 

Suryadi. 2008. “Solidaritas Sosial dalam Tradisi Adat Minangkabau.” Jurnal Masyarakat dan 

Budaya 10 No. 2. 

Yunus, Yulizal. 2017. Hukum Adat Minangkabau. Padang: UNP Press. 

Yusri. 2010. Adat Basandi Syarak di Minangkabau. Padang: Pustaka Minang. 

 

 

 

 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

