
JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 7, No. 1, Januari 2026 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

111 

PRODUK HUKUM ISLAM DAN IMPLEMENTASINYA DI INDONESIA 

Maryam Mooduto1, Abd. Rahman R2, Qadir Gassing3 
1,2,3UIN Alauddin Makassar 

maryammooduto25@gmail.com1, abdul.rahman@uin-alauddin.ac.id2, aqadirgassing@uin-

alauddin.ac.id3   

 

  

ABSTRACT; Islamic legal products constitute an essential component of 

Indonesia’s pluralistic national legal system. Their existence not only reflects the 

religious identity of the Muslim-majority population but also demonstrates the 

integration of religious norms into the state legal framework. This article aims to 

examine the position of Islamic legal products within the national legal structure, 

the process of their formation and institutionalization, their implementation in 

judicial practice and social life, and their impact on legal certainty, justice, and 

public welfare. This study employs a normative legal research method using 

statutory and conceptual approaches. The findings indicate that Islamic legal 

products in Indonesia occupy a strategic position as value-based norms that are 

partially institutionalized, particularly in the fields of family law, Islamic finance, 

and religious courts. Their formation involves stages of normative recognition, 

codification, and institutional implementation within state legal institutions. In 

practice, Islamic legal products are relatively effective, although challenges 

remain, including interpretative differences and evolving social dynamics. The 

application of Islamic legal products contributes positively to legal certainty, 

substantive justice, and social welfare. Therefore, continuous efforts are required 

to strengthen the harmonization between Islamic law and national law in order to 

develop a responsive and equitable legal system in Indonesia.  

Keywords: Islamic Legal Products, National Legal System, Legal Pluralism, 

Religious Courts, Public Welfare. 

 

ABSTRAK; Produk hukum Islam merupakan bagian penting dalam dinamika 

sistem hukum nasional Indonesia yang bercorak pluralistik. Keberadaannya tidak 

hanya mencerminkan identitas religius masyarakat mayoritas, tetapi juga 

menunjukkan proses integrasi nilai-nilai keagamaan ke dalam kerangka hukum 

negara. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis kedudukan produk hukum Islam 

dalam struktur hukum nasional, proses pembentukan dan pelembagaannya, 

implementasinya dalam praktik peradilan dan kehidupan sosial, serta dampaknya 

terhadap kepastian hukum, keadilan, dan kemaslahatan masyarakat. Penelitian ini 

menggunakan metode penelitian hukum normatif dengan pendekatan perundang-

undangan dan konseptual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa produk hukum 

Islam di Indonesia memiliki kedudukan strategis sebagai sumber nilai dan norma 

yang dilembagakan secara terbatas, terutama dalam bidang hukum keluarga, 

ekonomi syariah, dan peradilan agama. Proses pembentukannya berlangsung 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih
mailto:maryammooduto25@gmail.com1
mailto:abdul.rahman@uin-alauddin.ac.id2
mailto:aqadirgassing@uin-alauddin.ac.id3
mailto:aqadirgassing@uin-alauddin.ac.id3


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 7, No. 1, Januari 2026 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

112 

melalui pengakuan normatif, kodifikasi, serta pelembagaan dalam institusi hukum 

negara. Dalam implementasinya, produk hukum Islam relatif efektif diterapkan, 

meskipun masih menghadapi tantangan berupa perbedaan interpretasi dan 

dinamika sosial. Penerapan produk hukum Islam berkontribusi positif terhadap 

kepastian hukum, keadilan substantif, dan kemaslahatan masyarakat. Oleh karena 

itu, diperlukan upaya berkelanjutan untuk memperkuat harmonisasi antara hukum 

Islam dan hukum nasional agar tercipta sistem hukum yang responsif dan 

berkeadilan. 

Kata Kunci: Produk Hukum Islam, Hukum Nasional, Pluralisme Hukum, 

Peradilan Agama, Kemaslahatan. 

 

PENDAHULUAN 

Hukum Islam memiliki posisi yang terus menguat dalam sistem hukum nasional 

Indonesia, bukan hanya sebagai norma keagamaan yang hidup di masyarakat, melainkan juga 

sebagai sumber nilai yang memengaruhi pembentukan regulasi dan praktik kelembagaan 

hukum. Dalam beberapa dekade terakhir, jejak transformasi hukum Islam tampak pada 

munculnya beragam produk hukum yang mengatur bidang keluarga, ekonomi, hingga tata 

kelola sosial, yang menunjukkan adanya proses adaptasi antara norma syariah, kebutuhan 

sosial, dan kerangka hukum positif.1  

Secara konseptual, “produk hukum Islam” di Indonesia dapat dipahami sebagai hasil 

institusionalisasi nilai dan norma syariah ke dalam bentuk-bentuk yang diakui atau berdaya 

laku dalam sistem hukum, baik melalui peraturan perundang-undangan, putusan peradilan, 

maupun pedoman normatif yang dipakai dalam praktik sosial. Karakteristik hukum Islam di 

Indonesia juga tidak berdiri di ruang hampa, melainkan berinteraksi dengan tradisi fikih (yang 

dominan bermazhab Syafi’i) serta keragaman budaya lokal, sehingga corak penerapannya 

sering bersifat kontekstual dan berlapis.2  

Salah satu bentuk penting produk hukum Islam adalah Kompilasi Hukum Islam (KHI) 

yang menjadi pedoman penyelesaian perkara perdata Islam, khususnya di lingkungan peradilan 

agama. KHI hadir sebagai respons atas kebutuhan kodifikasi yang lebih aplikatif, sekaligus 

menjadi instrumen untuk membangun kepastian hukum dalam perkara keluarga dan waris. 

Dalam praktik, dinamika penerapan hukum waris juga memperlihatkan problem kontemporer, 

 
1 Dulsukmi Kasim and Md. A Rahman, “Dinamika Pemberlakuan Hukum Islam Di Indonesia (Jejak, Produk, Dan 

Potensi Pengembangannya),” Al-Ubudiyah Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 6, no. 1 (2025): h. 40 
2 Hasbi Hasan and Cecep Mustafa, “The Politics of Law of Sharia Economics in Indonesia,” Lex Publica 9, no. 1 

(2022): h. 57 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 7, No. 1, Januari 2026 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

113 

misalnya persoalan ahli waris beda agama yang kemudian melahirkan diskursus dan praktik 

seperti wasiat wajibah sebagai jalan penyelesaian tertentu. 3 

Pada ranah ekonomi syariah, perkembangan produk hukum Islam terlihat menonjol 

melalui regulasi perbankan syariah dan transformasi hukum yang mengikuti pertumbuhan 

lembaga keuangan syariah. Penguatan ini tidak hanya berbentuk undang-undang dan aturan 

turunan, tetapi juga bertumpu pada pedoman normatif seperti fatwa DSN-MUI yang menjadi 

rujukan operasional bagi lembaga keuangan. Namun, posisi fatwa dalam struktur legislasi 

kerap memunculkan perdebatan: di satu sisi berfungsi faktual sebagai rujukan, di sisi lain status 

formilnya sebagai sumber hukum positif memerlukan konstruksi yang jelas—termasuk melalui 

upaya integrasi fatwa ke dalam kompilasi atau perangkat hukum ekonomi syariah.4  

Dari sisi implementasi, produk hukum Islam bekerja melalui jalur kelembagaan dan jalur 

praktik sosial. Secara kelembagaan, Pengadilan Agama memainkan peran sentral dalam 

memutus perkara keluarga, waris, dan bagian dari sengketa ekonomi syariah, sehingga menjadi 

ruang paling nyata bagi bekerjanya hukum Islam dalam kerangka negara. Dalam konteks 

tertentu, penerapan hukum Islam juga mengemuka secara khas di Aceh melalui kewenangan 

otonomi khusus dan keberadaan instrumen hukum daerah (qanun) serta lembaga peradilan 

yang terkait.5 

Di saat yang sama, implementasi produk hukum Islam juga tampak dalam dimensi sosial, 

misalnya dalam pengaturan relasi keluarga dan peran gender yang kerap menjadi ruang 

perjumpaan antara norma syariah, perubahan sosial, dan tuntutan kesetaraan. Selain itu, 

instrumen sosial-keagamaan seperti zakat memperlihatkan bagaimana norma Islam 

dioperasionalkan sebagai mekanisme kesejahteraan, termasuk ketika didorong oleh kebijakan 

publik agar lebih terukur, akuntabel, dan berdampak pada pengurangan kemiskinan. 6 

Meskipun demikian, penerapan produk hukum Islam di Indonesia menghadapi tantangan 

serius, terutama terkait disharmonisasi antara prinsip syariah dan hukum positif, serta problem 

efektivitas kelembagaan. Perbedaan tafsir, ketidaksinkronan norma, hingga kompleksitas 

 
3 ⁠Julhadi ⁠Julhadi et al., “Kompilasi Hukum Islam (KHI),” Joecy Journal 5, no. 2 (2025): h. 11405  
4 Parman Komarudin and Muhammad S Hidayatullah, “Alur Legislasi Dan Transformasi Hukum Perbankan 

Syariah Di Indonesia,” Mizan Journal of Islamic Law 5, no. 1 (2021): h. 133 
5 Muhammad Habibi, “Legalitas Hukum Islam Dalam Sistem Peradilan Indonesia,” Media Syari Ah Wahana 

Kajian Hukum Islam Dan Pranata Sosial 22, no. 2 (2021): h. 128 
6 Isqi D Sa’adah et al., “DINAMIKA PENYELESAIAN SENGKETA  HUKUM KELUARGA ISLAM DI 

INDONESIA (Studi Komparasi Di Thailand),” Hakam Jurnal Kajian Hukum Islam Dan Hukum Ekonomi 

Islam 8, no. 2 (2024)   

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 7, No. 1, Januari 2026 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

114 

birokrasi dapat memengaruhi kepastian hukum, khususnya dalam perkara keluarga seperti 

perkawinan dan perceraian. Tantangan lain yang tidak kalah penting adalah aspek penegakan: 

keterbatasan pemahaman aparat, lemahnya sosialisasi kepada masyarakat, dan kebutuhan 

reformasi tata kelola agar akses keadilan lebih sederhana dan transparan.7 

Dalam konteks tersebut, kajian mengenai “Produk Hukum Islam dan Implementasinya 

di Indonesia” menjadi relevan untuk membaca dua hal sekaligus: pertama, bagaimana bentuk-

bentuk produk hukum Islam disusun dan dilembagakan; kedua, bagaimana produk-produk 

tersebut bekerja di ruang praktik, serta apa implikasinya bagi kepastian, keadilan, dan 

kemaslahatan. Dengan begitu, artikel ini diarahkan untuk memetakan karakteristik produk 

hukum Islam, menelaah proses institusionalisasinya, sekaligus mengidentifikasi tantangan 

implementasi agar perumusan kebijakan dan praktik penegakan hukum dapat lebih efektif dan 

responsif terhadap dinamika sosial.8 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian yang digunakan dalam artikel ini adalah penelitian hukum normatif 

(doktrinal) dengan fokus pada kajian terhadap produk hukum Islam yang telah 

terinstitusionalisasi dalam sistem hukum nasional Indonesia. Penelitian ini menempatkan 

hukum sebagai norma (das sollen) yang dianalisis melalui struktur, kedudukan, dan ruang 

lingkup pengaturan hukum Islam dalam berbagai bidang, seperti hukum keluarga, ekonomi 

syariah, serta regulasi sosial-keagamaan. Pendekatan ini dipilih untuk memahami konstruksi 

yuridis produk hukum Islam sekaligus mengkaji bagaimana ia berinteraksi dengan prinsip 

unifikasi dan kodifikasi dalam sistem perundang-undangan Indonesia. 

Pendekatan yang digunakan meliputi pendekatan perundang-undangan (statute approach) 

dan pendekatan konseptual (conceptual approach). Pendekatan perundang-undangan 

digunakan untuk menelaah norma, asas, dan keterkaitan antar-peraturan yang memuat materi 

hukum Islam, termasuk hubungan antara aturan formal negara dan pedoman normatif 

keagamaan yang diakomodasi dalam praktik. Sementara itu, pendekatan konseptual digunakan 

untuk menguraikan konsep “produk hukum Islam”, karakteristiknya, serta batas-batas 

 
7 Andika Mubarok and Tri W Hidayati, “Pencatatan Pernikahan Di Indonesia Ditinjau Dari Maqashid Syariah 

Jasser Auda,” Adhki Journal of Islamic Family Law 4, no. 2 (2023): h. 15 
8 Musaiyana Musaiyana, “Integrasi Fatwa DSN-Mui Ke Dalam Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah (Khes): 

Upaya Formulasi Hukum Ekonomi Syariah Sebagai Produk Perundang-Undangan Nasional,” Equality: 

Journal of Islamic Law (EJIL) 3, no. 2 (2025): h. 16 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 7, No. 1, Januari 2026 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

115 

implementasinya dalam kerangka negara hukum, sehingga analisis tidak berhenti pada 

inventarisasi aturan, tetapi menilai koherensi konsep dan orientasi pengaturannya. 

Sumber bahan hukum terdiri atas bahan hukum primer, bahan hukum sekunder, dan 

bahan hukum tersier. Bahan hukum primer mencakup peraturan perundang-undangan serta 

putusan atau praktik institusi yang relevan dengan penerapan hukum Islam. Bahan hukum 

sekunder meliputi karya ilmiah, artikel jurnal, dan kajian akademik yang membahas politik 

hukum, institusionalisasi, serta dinamika implementasi produk hukum Islam di Indonesia. 

Bahan hukum tersier digunakan sebagai penunjang untuk memperjelas istilah, konsep, dan 

penelusuran bahan. Analisis dilakukan secara kualitatif dengan teknik deskriptif-analitis, yaitu 

menguraikan temuan normatif lalu menilai konsistensi, implikasi, serta problematika 

penerapannya dalam praktik hukum dan kehidupan sosial. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Kedudukan Produk Hukum Islam dalam Struktur dan Hierarki Sistem Hukum 

Nasional Indonesia 

Hasil kajian menunjukkan bahwa produk hukum Islam di Indonesia menempati posisi 

yang strategis namun bersifat kontekstual, artinya keberadaannya kuat pada bidang tertentu 

(terutama hukum keluarga, perdata Islam, dan ekonomi syariah), tetapi tidak selalu hadir 

sebagai norma yang berlaku umum bagi seluruh warga negara. Dalam kerangka pluralisme 

hukum Indonesia, hukum Islam berjalan berdampingan dengan hukum negara (legislasi 

nasional) dan hukum adat, sehingga penerapannya sangat dipengaruhi oleh pengakuan formal 

negara serta kebutuhan sosial masyarakat Muslim sebagai kelompok mayoritas.9 

Secara hierarkis, keberlakuan produk hukum Islam pada dasarnya mengikuti mekanisme 

sistem hukum nasional: norma Islam baru memiliki daya laku yang kuat ketika terhubung 

dengan perangkat hukum negara, baik melalui undang-undang, peraturan pemerintah, putusan 

pengadilan, maupun kebijakan kelembagaan. Inilah sebabnya, beberapa produk yang berasal 

dari gagasan atau norma Islam tidak otomatis menjadi “hukum positif”, kecuali telah 

mengalami proses pelembagaan. Pada konteks inilah Kompilasi Hukum Islam (KHI) dapat 

dipahami sebagai produk kodifikasi yang berperan sebagai rujukan praktik peradilan agama, 

terutama untuk perkara-perkara keluarga Islam. 

 
9 Nabilah Apriani, “Aktualisasi Kedudukan Hukum Islam Dalam Perspektif Hukum Nasional Indonesia,” Jurnal 

Hukum Lex Generalis 3, no. 2 (2022): h. 133 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 7, No. 1, Januari 2026 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

116 

Di sisi lain, temuan penting juga memperlihatkan bahwa fatwa khususnya fatwa Majelis 

Ulama Indonesia (MUI) memiliki posisi sosial yang kuat sebagai pedoman moral dan rujukan 

praktis, tetapi secara yuridis tidak bersifat mengikat seperti undang-undang. Meskipun 

demikian, fatwa kerap menjadi “jembatan” antara norma Islam dan kebutuhan masyarakat, 

serta dapat mempengaruhi pembentukan kebijakan atau praktik dalam bidang tertentu seperti 

ekonomi syariah.10Dalam praktik, hubungan antara fatwa dan hukum positif ini menunjukkan 

bahwa pengaruh hukum Islam tidak selalu bekerja lewat jalur legislasi langsung, melainkan 

juga melalui legitimasi sosial dan adaptasi institusional. 

Selain itu, integrasi hukum Islam juga terbukti berkaitan erat dengan dinamika sosial-

budaya. Produk hukum Islam sering berperan sebagai solusi atas kebutuhan masyarakat yang 

membutuhkan pengaturan berbasis nilai agama misalnya pada isu perkawinan dan 

penyelesaian sengketa keluarga tetapi tetap dituntut agar sejalan dengan konteks kebangsaan 

dan keberagaman. Dengan demikian, kedudukan hukum Islam dalam sistem nasional bukan 

sekadar “pelengkap”, melainkan bagian dari proses pembentukan norma yang adaptif, 

khususnya pada ranah yang secara historis dan sosiologis memang kuat terkait kehidupan umat 

Islam. 

Kekhususan Aceh memberi contoh yang lebih eksplisit tentang kedudukan produk 

hukum Islam di level daerah. Qanun Aceh dipahami sebagai produk hukum daerah yang 

beroperasi dalam kerangka otonomi khusus, sehingga norma syariat memperoleh bentuk 

formal dalam regulasi lokal. Temuan ini memperlihatkan bahwa hukum Islam dapat 

memperoleh otoritas yang lebih nyata ketika ada basis kewenangan politik dan regulatif yang 

diakui negara 11(Hofifah & Saifuddin, 2025). Namun, pada saat yang sama, kasus Aceh juga 

menegaskan adanya batas: produk hukum Islam tetap harus berada dalam sistem 

ketatanegaraan dan mekanisme hukum nasional. 

B. Proses Pembentukan dan Pelembagaan Produk Hukum Islam hingga Memperoleh 

Daya Laku dalam Hukum Positif Indonesia 

Hasil analisis memperlihatkan bahwa daya laku produk hukum Islam dalam hukum 

positif Indonesia umumnya melewati empat tahapan besar, yaitu: (1) pengakuan, (2) 

 
10 Imam Bayhaki, “Peran Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Dalam Membentuk Kebijakan Hukum Nasional: 

Tinjauan Perspektif Hukum Positif Indonesia,” Al-Qadlaya Jurnal Hukum Keluarga Islam 4, no. 01 (2024): 

h. 29 
11 Hofifah Hofifah and Saifuddin Saifuddin, “Qanun Aceh Dalam Sistem Tata Hukum Di Indonesia: Kedudukan, 

Fungsi Dan Perbedaannya Dengan Perda Syari’at Islam,” Staatsrecht 3, no. 1 (2025): h. 113  

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 7, No. 1, Januari 2026 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

117 

legislasi/kodifikasi, (3) implementasi institusional, dan (4) penerimaan sosial. Tahapan ini 

menjelaskan bahwa berlakunya produk hukum Islam bukan semata karena nilai normatifnya, 

tetapi karena keberhasilannya melewati proses politik hukum dan kelembagaan. 

Tahap pertama ialah pengakuan. Dalam kerangka pembangunan hukum, hukum Islam 

diposisikan sebagai salah satu sumber yang memiliki relevansi historis dan sosiologis di tengah 

masyarakat. Pengakuan ini menjadi dasar bahwa norma-norma Islam dapat “diterjemahkan” 

menjadi kebijakan atau regulasi, terutama pada wilayah yang berkaitan dengan kebutuhan 

umat Islam.12 Pada tahap ini, hukum Islam belum selalu hadir sebagai norma positif, tetapi 

sudah diterima sebagai sumber inspirasi, pedoman nilai, dan basis legitimasi. 

Tahap kedua adalah legislasi atau kodifikasi. Salah satu bentuk paling nyata dari 

pelembagaan ini adalah lahirnya KHI, yang dipahami sebagai kodifikasi hukum keluarga Islam 

yang digunakan di pengadilan agama.13 KHI menunjukkan mekanisme penting: norma Islam 

diseleksi, disusun, dan diformalkan agar dapat menjadi pedoman yang operasional bagi aparat 

penegak hukum. Dalam perspektif ini, kodifikasi bukan sekadar merangkum fiqh, melainkan 

mengubah norma menjadi perangkat yang dapat diterapkan dalam sistem peradilan. 

Selain KHI, proses legislasi juga terlihat dari berkembangnya regulasi terkait bidang-

bidang lain seperti perbankan syariah dan ekonomi syariah yang seringkali dipengaruhi fatwa 

dan kebutuhan sosial. Transformasi ini menegaskan adanya hubungan timbal balik antara 

otoritas sosial-keagamaan dan otoritas negara dalam membentuk hukum. Artinya, 

pelembagaan hukum Islam kerap berjalan melalui jalur “norma sosial → praktik → kebutuhan 

regulasi → legislasi”. 

Tahap ketiga ialah implementasi dan kelembagaan. Pada fase ini, produk hukum Islam 

benar-benar hidup sebagai norma yang dipakai, terutama dalam lembaga peradilan agama. 

Peradilan agama menjadi kanal utama penerapan hukum Islam dalam perkara tertentu, 

sekaligus arena penting untuk melihat sejauh mana norma yang telah dikodifikasi mampu 

memberi kepastian dan rasa keadilan.14 Implementasi ini juga bersifat dinamis, karena hakim 

menghadapi variasi kasus yang tidak selalu identik dengan rumusan normatif, sehingga 

interpretasi dan pertimbangan keadilan sering berperan besar. 

 
12 Suud S Karimullah, “Pursuing Legal Harmony: Indonesianization of Islamic Law Concept and Its Impact on 

National Law,” Mazahib 21, no. 2 (2022): h. 213 
13 Watni Marpaung, “Diskurus Kompilasi Hukum Islam (Khi) Dalam Sistem Hukum Indonesia,” Al-Usrah Jurnal 

Al Ahwal as Syakhsiyah 11, no. 1 (2023)  
14 Abu Rokhmad, “Institutions and Contributions to Islamic Law in Indonesia’s Legal System,” Walisongo Law 

Review (Walrev) 3, no. 1 (2021): h. 44 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 7, No. 1, Januari 2026 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

118 

Tahap keempat adalah penerimaan sosial dan adaptasi. Produk hukum Islam lebih mudah 

diterapkan ketika selaras dengan nilai sosial dan tradisi lokal, karena penerimaan masyarakat 

menentukan efektif-tidaknya norma tersebut dalam praktik. Dalam konteks Indonesia yang 

plural, adaptasi ini menjadi kunci agar hukum Islam dapat berfungsi sebagai solusi tanpa 

menimbulkan resistensi sosial yang berlebihan. ini memperlihatkan bahwa pelembagaan 

hukum Islam bukan proses “sekali jadi”, melainkan berlangsung melalui negosiasi sosial-

budaya, politik hukum, dan kebutuhan institusional. 

C. Penerapan Produk Hukum Islam secara Efektif dalam Praktik Peradilan dan 

Kehidupan Sosial Masyarakat 

Hasil pembahasan menunjukkan bahwa efektivitas produk hukum Islam di Indonesia 

dapat dilihat dari dua arena utama: arena peradilan (khususnya pengadilan agama) dan arena 

sosial (praktik masyarakat). Dalam arena peradilan, KHI tampil sebagai rujukan normatif-

operasional yang memudahkan hakim mengambil keputusan, sehingga sengketa keluarga 

Islam memiliki acuan yang lebih seragam.15 Hal ini penting karena tanpa pedoman, putusan 

dapat sangat dipengaruhi oleh mazhab fiqh tertentu atau preferensi interpretasi hakim yang 

beragam, sehingga kepastian hukum berpotensi lemah. 

Efektivitas penerapan hukum Islam di peradilan juga tampak pada upaya peradilan 

agama menjaga prinsip keadilan substantif dalam kasus-kasus keluarga, termasuk perkara hak 

asuh dan sengketa pasca perceraian. Studi yang menyoroti praktik peradilan menunjukkan 

bahwa pengadilan agama terus berusaha menyeimbangkan norma hukum Islam, kebutuhan 

perlindungan pihak rentan, serta bingkai hukum positif (Rivai et al., 2025). Ini 

mengindikasikan bahwa efektivitas bukan hanya soal “penerapan pasal”, melainkan 

kemampuan lembaga peradilan mengelola nilai dan realitas sosial. 

Pada arena sosial, produk hukum Islam mempengaruhi perilaku masyarakat dalam hal 

perkawinan, perceraian, warisan, serta praktik ekonomi syariah. Norma yang telah 

dilembagakan menjadi rujukan sosial, sedangkan fatwa dan panduan keagamaan memperkuat 

legitimasi praktik di akar rumput. Dalam konteks ini, hukum Islam bekerja melalui dua jalur 

sekaligus: jalur formal (institusi negara) dan jalur sosial (otoritas keagamaan dan penerimaan 

masyarakat). 

 
15 Ahmad F S Alfikri and Maziya R Wahda, “Compilation of Islamic Law: The Face of Responsive Legal Products 

as the Accommodative Politics of the New Order Government,” Recht Studiosum Law Review 4, no. 1 

(2025): h. 11 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 7, No. 1, Januari 2026 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

119 

Namun demikian, hasil kajian juga menegaskan adanya tantangan yang dapat 

mengurangi efektivitas, misalnya perbedaan pemahaman masyarakat tentang prosedur hukum, 

kesenjangan literasi hukum, dan potensi bias dalam penerapan. Tantangan ini menuntut 

penguatan kapasitas aparatur dan peningkatan pemahaman masyarakat agar produk hukum 

Islam tidak hanya sah secara formal, tetapi juga dapat diakses dan dipahami secara merata.16 

Dengan demikian, efektivitas penerapan produk hukum Islam sangat ditentukan oleh kualitas 

kelembagaan, konsistensi putusan, dan kesiapan sosial. 

D. Dampak Penerapan Produk Hukum Islam terhadap Kepastian Hukum, Keadilan, 

dan Kemaslahatan Masyarakat di Indonesia 

Dampak penerapan produk hukum Islam dalam sistem hukum Indonesia dapat dibaca 

melalui tiga indikator utama: kepastian hukum, keadilan, dan kemaslahatan. Pertama, dari 

aspek kepastian hukum, hadirnya KHI memberikan pedoman tertulis yang membantu 

menyatukan rujukan hakim dalam perkara keluarga Islam. Hal ini memperkuat kepastian 

karena para pihak memiliki basis normatif untuk memahami hak dan kewajiban mereka, serta 

mengurangi ketidakpastian akibat ragam interpretasi.17 hukum ini juga selaras dengan gagasan 

bahwa perubahan dan pembentukan produk hukum harus menghasilkan struktur yang dapat 

diprediksi dan stabil bagi masyarakat.  

Kedua, dari aspek keadilan, penerapan produk hukum Islam di pengadilan tidak semata 

mengejar legalitas formal, tetapi juga mempertimbangkan rasa keadilan dalam konteks kasus 

konkret. Dalam beberapa perkara, hakim perlu mengolah pertimbangan moral, perlindungan 

hak, dan keseimbangan kepentingan keluarga. Kajian menegaskan bahwa prinsip keadilan juga 

dapat tampak pada upaya memperhatikan kondisi pihak rentan, dan memastikan putusan tidak 

sekadar “benar menurut teks”, tetapi juga dapat dipertanggungjawabkan secara sosial.18 

Perspektif keadilan ini menunjukkan bahwa hukum Islam dalam praktik peradilan sering 

dipahami sebagai norma yang memiliki dimensi etis selain dimensi yuridis. 

Ketiga, dari aspek kemaslahatan, penerapan hukum Islam diharapkan menghasilkan 

manfaat sosial: mengurangi konflik, menjaga harmoni keluarga, dan menyediakan jalur 

 
16 Dian A Wicaksono, Faiz Rahman, and Khotibul Umam, “Pemetaan Pola Permohonan Dan Putusan Dalam 

Pengujian Undang-Undang Dengan Substansi Hukum Islam,” Jurnal Konstitusi 18, no. 3 (2022): h. 504 
17 Khoiruddin Nasution and Syamruddin Nasution, “Implementation of Indonesian Islamic Family Law to 

Guarantee Children’s Rights,” Al-Jami Ah Journal of Islamic Studies 59, no. 2 (2021): h. 347 
18 Siti N N Najma, “Penerapan Asas Keadilan Dalam Penetapan Warisan Tanpa Ahli Waris Di Peradilan Agama,” 

Jurnal Usm Law Review 8, no. 3 (2025): h. 2403 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 7, No. 1, Januari 2026 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

120 

penyelesaian sengketa yang dianggap legitimate oleh masyarakat. Kemaslahatan ini tampak 

ketika putusan atau kebijakan mampu mengurangi ketegangan sosial dan memberi jalan keluar 

yang dapat diterima oleh para pihak.19 Bahkan dalam kebijakan tertentu yang diperdebatkan, 

pendekatan yang menimbang keadilan sosial dan akuntabilitas memperlihatkan bahwa dimensi 

kemanfaatan menjadi variabel penting dalam penilaian publi. 20 

Meski demikian, dampak positif ini tidak berarti tanpa risiko. Ketika terjadi perbedaan 

interpretasi atau ketidaksiapan kelembagaan, produk hukum Islam bisa menimbulkan 

perdebatan, ketidakseragaman praktik, bahkan kebingungan sosial. Karena itu, kemaslahatan 

harus dipahami sebagai hasil dari proses yang terkelola: adanya pedoman yang jelas, kapasitas 

aparat, serta literasi hukum masyarakat. Pada titik ini, sinkronisasi antara hukum negara dan 

hukum Islam dalam masyarakat plural menjadi agenda penting agar dampak yang muncul 

benar-benar mengarah pada kepastian, keadilan, dan kemanfaatan yang seimbang 21 

KESIMPULAN   

Penelitian ini menunjukkan bahwa produk hukum Islam memiliki kedudukan yang 

signifikan dalam sistem hukum nasional Indonesia sebagai sumber nilai, sumber materiil, dan 

dalam batas tertentu sebagai norma yang dilembagakan, khususnya dalam bidang hukum 

keluarga, ekonomi syariah, dan peradilan agama. Keberadaan produk hukum Islam 

mencerminkan karakter pluralisme hukum Indonesia, di mana hukum negara, hukum adat, dan 

hukum Islam saling berinteraksi dalam membentuk tatanan hukum nasional yang kontekstual. 

Pembentukan dan pelembagaan produk hukum Islam berlangsung melalui proses 

bertahap yang meliputi pengakuan normatif, legislasi atau kodifikasi, serta implementasi 

kelembagaan. Kompilasi Hukum Islam (KHI) menjadi instrumen penting dalam 

mentransformasikan norma fikih ke dalam hukum positif yang aplikatif, sementara fatwa 

lembaga keagamaan berperan sebagai rujukan normatif yang memengaruhi praktik hukum dan 

kebijakan, meskipun tidak mengikat secara yuridis. 

 
19 Ektalina Sugiyanti, Oyo S Muchlas, and Ramdani W Sururie, “TINJAUAN HUKUM TERHADAP PUTUSAN 

SIDANG PERBUATAN MELAWAN HUKUM DI PENGADILAN TINGGI AGAMA JAMBI DENGAN 

NOMOR PERKARA 20/Pdt.G/2020/PTA.JB,” Iqtishaduna Jurnal Ilmiah Mahasiswa Hukum Ekonomi 

Syari Ah, (2025), h. 657 
20 Muhammad R Suliana, Panji A A Putra, and Liza Dzulhijjah, “Tinjauan Fikih Muamalah Terhadap Pasal 103 

Ayat 4 Huruf E Peraturan Pemerintah Nomor 28 Tahun 2023 Terkait Penyediaan Alat Kontrasepsi Bagi 

Siswa Dan Remaja,” Bandung Conference Series Sharia Economic Law 5, no. 1 (2025): h. 46 
21 Mumpuni G Lintang, “Sinkronisasi Hukum Negara Dengan Hukum Islam Dalam Konteks Pluralisme Hukum 

Di Indonesia,” Scientiva 1, no. 1 (2025): h. 32 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 7, No. 1, Januari 2026 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

121 

Dalam praktiknya, produk hukum Islam diterapkan secara efektif melalui pengadilan 

agama dan juga berfungsi sebagai pedoman sosial di tengah masyarakat. Penerapan tersebut 

berkontribusi pada peningkatan kepastian hukum dan penyelesaian sengketa secara lebih 

terstruktur. Namun, efektivitasnya masih menghadapi tantangan berupa perbedaan interpretasi, 

dinamika sosial, serta keterbatasan pemahaman hukum. 

Dari sisi dampak, penerapan produk hukum Islam berperan dalam memperkuat kepastian 

hukum, mewujudkan keadilan substantif, dan mendorong kemaslahatan masyarakat. Oleh 

karena itu, optimalisasi peran produk hukum Islam di Indonesia memerlukan penguatan 

harmonisasi antara norma keagamaan dan hukum positif, peningkatan kapasitas penegak 

hukum, serta pengembangan regulasi yang responsif terhadap perkembangan sosial. 

DAFTAR PUSTAKA  

Alfikri, Ahmad F S, and Maziya R Wahda. “Compilation of Islamic Law: The Face of 

Responsive Legal Products as the Accommodative Politics of the New Order 

Government.” Recht Studiosum Law Review 4, no. 1 (2025): 11.  

Apriani, Nabilah. “Aktualisasi Kedudukan Hukum Islam Dalam Perspektif Hukum Nasional 

Indonesia.” Jurnal Hukum Lex Generalis 3, no. 2 (2022): 133.  

Bayhaki, Imam. “Peran Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Dalam Membentuk Kebijakan 

Hukum Nasional: Tinjauan Perspektif Hukum Positif Indonesia.” Al-Qadlaya Jurnal 

Hukum Keluarga Islam 4, no. 01 (2024): 29.  

Habibi, Muhammad. “Legalitas Hukum Islam Dalam Sistem Peradilan Indonesia.” Media 

Syari Ah Wahana Kajian Hukum Islam Dan Pranata Sosial 22, no. 2 (2021): 128.  

Hasan, Hasbi, and Cecep Mustafa. “The Politics of Law of Sharia Economics in Indonesia.” 

Lex Publica 9, no. 1 (2022): 57.  

Hofifah, Hofifah, and Saifuddin Saifuddin. “Qanun Aceh Dalam Sistem Tata Hukum Di 

Indonesia: Kedudukan, Fungsi Dan Perbedaannya Dengan Perda Syari’at Islam.” 

Staatsrecht 3, no. 1 (2025): 113.  

⁠Julhadi, ⁠Julhadi, Zul Akhyar, Desi Asmaret, and Saifullah SA. “Kompilasi Hukum Islam 

(KHI).” Joecy Journal 5, no. 2 (2025): 11405.  

Karimullah, Suud S. “Pursuing Legal Harmony: Indonesianization of Islamic Law Concept 

and Its Impact on National Law.” Mazahib 21, no. 2 (2022): 213.  

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 7, No. 1, Januari 2026 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

122 

Kasim, Dulsukmi, and Md. A Rahman. “Dinamika Pemberlakuan Hukum Islam Di Indonesia 

(Jejak, Produk, Dan Potensi Pengembangannya).” Al-Ubudiyah Jurnal Pendidikan Dan 

Studi Islam 6, no. 1 (2025): 40.  

Komarudin, Parman, and Muhammad S Hidayatullah. “Alur Legislasi Dan Transformasi 

Hukum Perbankan Syariah Di Indonesia.” Mizan Journal of Islamic Law 5, no. 1 (2021): 

133.  

Lintang, Mumpuni G. “Sinkronisasi Hukum Negara Dengan Hukum Islam Dalam Konteks 

Pluralisme Hukum Di Indonesia.” Scientiva 1, no. 1 (2025): 32.  

Marpaung, Watni. “Diskurus Kompilasi Hukum Islam (Khi) Dalam Sistem Hukum Indonesia.” 

Al-Usrah Jurnal Al Ahwal as Syakhsiyah 11, no. 1 (2023).  

Mubarok, Andika, and Tri W Hidayati. “Pencatatan Pernikahan Di Indonesia Ditinjau Dari 

Maqashid Syariah Jasser Auda.” Adhki Journal of Islamic Family Law 4, no. 2 (2023): 

157s.  

Musaiyana, Musaiyana. “Integrasi Fatwa DSN-Mui Ke Dalam Kompilasi Hukum Ekonomi 

Syariah (Khes): Upaya Formulasi Hukum Ekonomi Syariah Sebagai Produk Perundang-

Undangan Nasional.” Equality: Journal of Islamic Law (EJIL) 3, no. 2 (2025): 16.  

Najma, Siti N N. “Penerapan Asas Keadilan Dalam Penetapan Warisan Tanpa Ahli Waris Di 

Peradilan Agama.” Jurnal Usm Law Review 8, no. 3 (2025): 2403.  

Nasution, Khoiruddin, and Syamruddin Nasution. “Implementation of Indonesian Islamic 

Family Law to Guarantee Children’s Rights.” Al-Jami Ah Journal of Islamic Studies 59, 

no. 2 (2021): 347.  

Rokhmad, Abu. “Institutions and Contributions to Islamic Law in Indonesia’s Legal System.” 

Walisongo Law Review (Walrev) 3, no. 1 (2021): 44.  

Sa’adah, Isqi D, Eriz R Farhi, Aden Rosadi, and Sri Yuniarti. “DINAMIKA PENYELESAIAN 

SENGKETA  HUKUM KELUARGA ISLAM DI INDONESIA (Studi Komparasi Di 

Thailand).” Hakam Jurnal Kajian Hukum Islam Dan Hukum Ekonomi Islam 8, no. 2 

(2024).  

Sugiyanti, Ektalina, Oyo S Muchlas, and Ramdani W Sururie. “TINJAUAN HUKUM 

TERHADAP PUTUSAN SIDANG PERBUATAN MELAWAN HUKUM DI 

PENGADILAN TINGGI AGAMA JAMBI DENGAN NOMOR PERKARA 

20/Pdt.G/2020/PTA.JB.” Iqtishaduna Jurnal Ilmiah Mahasiswa Hukum Ekonomi Syari 

Ah, 2025, 657.  

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih


JURNAL INOVASI HUKUM  

Vol 7, No. 1, Januari 2026 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih  

 

123 

Suliana, Muhammad R, Panji A A Putra, and Liza Dzulhijjah. “Tinjauan Fikih Muamalah 

Terhadap Pasal 103 Ayat 4 Huruf E Peraturan Pemerintah Nomor 28 Tahun 2023 Terkait 

Penyediaan Alat Kontrasepsi Bagi Siswa Dan Remaja.” Bandung Conference Series 

Sharia Economic Law 5, no. 1 (2025): 46.  

Wicaksono, Dian A, Faiz Rahman, and Khotibul Umam. “Pemetaan Pola Permohonan Dan 

Putusan Dalam Pengujian Undang-Undang Dengan Substansi Hukum Islam.” Jurnal 

Konstitusi 18, no. 3 (2022): 504. 

 

 

 

http://dx.doi.org/10.56444/hdm.v21i1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jih

