Jurnal Inovasi Pembelajaran
Progresif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp Vol. 6, No. 2, Juni 2025

MAKNA SIMBOLIK TRADISI NYUJUNG TALAM TUJUH DALAM ADAT
PERNIKAHAN MASYARAKAT DESA TUNGGANG KECAMATAN PONDOK
SUGUH KABUPATEN MUKOMUKO PROVINSI BENGKULU

Nisbatun Nisak!

"nstitut Seni Indonesia Padangpanjang

Email: nisbatunnisak710@gmail.com

Abstrak: Tradisi Nyujung Talam Tujuh merupakan bagian dari rangkaian adat pernikahan
masyarakat Desa Tunggang, Kecamatan Pondok Suguh, Kabupaten Mukomuko, Provinsi
Bengkulu. Tradisi ini melibatkan simbol-simbol budaya yang disusun dalam tujuh talam dan
diserahkan oleh pihak perempuan kepada pihak laki-laki sebelum akad nikah. Penelitian ini
bertujuan untuk mengungkap makna simbolik dan bentuk komunikasi nonverbal dalam tradisi
tersebut menggunakan pendekatan etnografi dan teori semiotika Clifford Geertz serta
komunikasi nonverbal Albert Mehrabian. Metode yang digunakan adalah deskriptif kualitatif
dengan teknik observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
setiap unsur dalam talam, seperti ayam jantan dan betina, bibit kelapa, dan lainnya,
mengandung pesan simbolik tentang harapan, kesuburan, kesetiaan, dan nilai kehidupan rumah
tangga. Tradisi ini tidak hanya memperkuat identitas budaya lokal, tetapi juga menjadi sarana
komunikasi nonverbal antarkeluarga yang sarat makna.

Kata Kunci: Nyujung Talam Tujuh, Simbol Budaya, Komunikasi Nonverbal.

Abstract: The Nyujung Talam Tujuh tradition is part of a series of wedding customs of the
Tunggang Village community, Pondok Suguh District, Mukomuko Regency, Bengkulu
Province. This tradition involves cultural symbols arranged in seven talam and handed over
by the woman to the man before the marriage contract. This study aims to reveal the symbolic
meaning and form of nonverbal communication in this tradition using an ethnographic
approach and Clifford Geertz's semiotic theory and Albert Mehrabian's nonverbal
communication. The method used is descriptive qualitative with observation, interview, and
documentation techniques. The results of the study show that each element in the talam, such
as roosters and hens, coconut seeds, and others, contains symbolic messages about hope,
fertility, loyalty, and the value of household life. This tradition not only strengthens local
cultural identity, but also becomes a means of nonverbal communication between families that
is full of meaning.

Keywords: Nyujung Talam Tujuh, Cultural Symbol, Nonverbal Communication.

448


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp
mailto:shobihanoviyanti@gmail.com1

Jurnal Inovasi Pembelajaran
Progresif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp Vol. 6, No. 2, Juni 2025

PENDAHULUAN

Tradisi menurut etimologi adalah sesuatu yang mengacu pada adat atau kebiasaan yang
turun temurun, atau aturan yang dijalankan masyarakat (Kamus Besar Bahasa Indonesia, 2001
: 1208). Menurut Soekanto Soerjono tradisi merupakan tindakan yang dilakukan berulang-
ulang di dalam bentuk yang sama (Soekanto Soerjono : 1987 : 13). Jadi tradisi adalah suatu
kebudayaan yang dilakukan secara berulang-ulang oleh suatu kelompok dalam waktu tertentu
yang diwariskan secara turun temurun. Tradisi memperlihatkan bagaimana suatu kelompok
bertingkah laku dalam kehidupan. Hal yang paling penting dalam sebuah tradisi adalah ada
sesuatu yang diwariskan dari generasi ke generasi baik secara lisan maupun tulisan. Tradisi
yang dimiliki oleh masyarakat berguna agar kehidupannya kaya akan budaya dan nilai-nilai
bersejarah. Selain itu, tradisi juga akan menghasilkan kehidupan yang harmonis. Hal tersebut
akan terwujud apabila Masyarakat menghargai, menghormati, dan menjalankan suatu tradisi
secara baik dan benar sesuai dengan aturan yang ada. Untuk memenuhi kehidupan yang
harmonis manusia di ikatkan dalam suatu kehidupan dengan pasangan yang halal, manusia di
ikatkan dengan adanya perkawinan.

Perkawinan merupakan suatu kebutuhan yang bersifat naluri bagi setiap makhluk yang
hidup. Pada dasarnya perkawinan adalah untuk membentuk keluarga yang akan melahirkan
anak buat menyambung keturunan. Karena perkawinan penting dalam kehidupan manusia
maka padanya berlaku bermacam-macam aturan yang kemudian menjadi tradisi. Tujuan
pertama ialah untuk memenuhi adat itu sendiri oleh karena itu perkawinan telah dianggap
sebagai adat yang harus di tempuh oleh setiap manusia, maka perkawinan itu sendiri
merupakan suatu keharusan.

Adat perkawinan ialah segala suatu yang dilazimkan dalam suatu masyarakat untuk
mengatur masalah-masalah yang berhungan dengan perkawinan. Yang dimaksud dengan
upacara perkawinan adalah kegiatan-kegiatan yang telah dilazimkan dalam usaha
mematangkan, melaksanakan dan menetapkan suatu perkawinan. Kegiatan-kegiatan yang
mematangkan agar terjadi suatu perkawinan, disebut upacara sebelum perkawinan.

Desa Tunggang adalah sebuah desa yang berada di Provinsi Bengkulu Kabupaten
Mukomuko Kecamatan Pondok Suguh, yang memiliki banyak tradisi dan adat istiadat yang

belum banyak di ketahui orang luar. Salah satunya adalah tradisi Nyujung Talam Tujuh.

449


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp

Jurnal Inovasi Pembelajaran
Progresif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp Vol. 6, No. 2, Juni 2025

Nyujung Talam merupakan salah satu tradisi adat yang masih dijaga dan dilestarikan dalam
rangkaian prosesi pernikahan adat masyarakat desa Tunggang. Tradisi ini terdiri dari dua jenis,
yaitu Talam 3 dan Talam 7, yang merujuk pada jumlah talam (nampan besar dari logam) yang
dibawa dalam prosesi tersebut. Setiap talam ditutup dengan tudung dan berisi bahan-bahan
seperti beras, kunyit, serai, serta berbagai macam biji-bijian seperti cabai, pare, dan lainnya.

Tradisi ini dilakukan oleh pihak keluarga mempelai laki-laki sebelum prosesi akad nikah
berlangsung. Rombongan akan membawa talam-talam tersebut ke rumah mempelai
perempuan sebagai bentuk penghormatan dan penyampaian niat baik. Selain talam, turut
dibawa pula berbagai perlengkapan lainnya seperti lapik bantal, sepasang ayam, dan bibit
kelapa. Seluruh perlengkapan tersebut dipersiapkan dengan cermat dan diatur secara rapi
sebagai bagian dari tata cara adat yang sarat makna.

Prosesi Nyujung Talam tidak hanya menandai keseriusan mempelai laki-laki dalam
membina rumah tangga, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai kearifan lokal, gotong royong,
serta rasa hormat terhadap adat istiadat yang diwariskan secara turun-temurun oleh leluhur.

Berdasarkan keunikan dan kekayaan makna yang terkandung dalam tradisi Nyujung
Talam Tujuh, penulis merasa penting untuk menggali lebih dalam mengenai simbol-simbol
yang digunakan serta fungsi tradisi ini dalam membentuk komunikasi budaya masyarakat.
Penelitian ini tidak hanya bertujuan untuk melestarikan tradisi lokal, tetapi juga untuk
mengungkap nilai-nilai sosial, spiritual, dan moral yang diwariskan melalui praktik adat. Oleh
karena itu, dalam pembahasan berikut akan diuraikan secara mendalam mengenai pelaksanaan
tradisi ini serta makna simbolik dari unsur-unsur yang terkandung di dalamnya melalui

pendekatan teori simbol budaya dan komunikasi nonverbal.

LANDASAN TEORI

Clifford Geertz (1973) menjelaskan bahwa budaya adalah sistem simbol yang berlapis-
lapis makna, di mana setiap tindakan budaya bisa dibaca sebagai “teks” yang mengandung
makna mendalam. Ia menekankan pentingnya thick description dalam memahami praktik
budaya: tidak hanya menjelaskan tindakan secara permukaan, tetapi juga makna yang
terkandung di dalamnya. Dalam penelitian ini, objek-objek yang disusun dalam talam (seperti
ayam, pare, dan kelapa) dianalisis sebagai simbol yang merepresentasikan nilai, harapan, dan
norma dalam pernikahan adat.

Selain itu, Albert Mehrabian mengemukakan bahwa dalam komunikasi antarpribadi,

450


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp

Jurnal Inovasi Pembelajaran
Progresif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp Vol. 6, No. 2, Juni 2025

lebih dari 90% pesan disampaikan melalui komunikasi nonverbal: 55% melalui bahasa tubuh,
38% melalui intonasi suara, dan hanya 7% melalui kata-kata. Dalam konteks tradisi Nyujung
Talam Tujuh, komunikasi nonverbal terwujud melalui simbol-simbol dalam talam, gestur saat
penyerahan, serta ekspresi para pelaku upacara yang menyampaikan pesan-pesan emosional

dan kultural tanpa kata-kata langsung

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan etnografi dan
semiotika budaya. Menurut Moleong (2007: 6) Penelitian kualitatif adalah penelitian yang
bertujuan untuk memahami fenomena yang dialami oleh subjek penelitian. Metode ini dipilih
karena sesuai untuk menggali makna-makna simbolik dan pemahaman mendalam terhadap
praktik budaya yang hidup dalam masyarakat. Pendekatan etnografi digunakan untuk
memahami secara kontekstual bagaimana tradisi Nyujung Talam Tujuh dijalankan, siapa
pelakunya, serta bagaimana nilai-nilai dan simbol diwariskan. Sedangkan pendekatan
semiotika budaya, sebagaimana dikembangkan oleh Clifford Geertz, digunakan untuk
menafsirkan simbol-simbol dalam tradisi sebagai sistem makna yang mencerminkan
pandangan hidup masyarakat Desa Tunggang. Berdasarkan pendapat ahli tersebut dapat di
simpulkan bahwa metode penelitian kualitatif berfokus pada bagaimana peneliti memahami
fenomena yang ada pada tradisi adat pernikahan masyarakat Desa Tunggang.

Pengumpulan data dilakukan melalui observasi langsung, wawancara mendalam dengan
pelaku dan tokoh adat, serta dokumentasi visual. Data yang terkumpul dianalisis secara
interpretatif, dengan menekankan pada bagaimana makna dibentuk, dimaknai, dan diwariskan

dalam konteks lokal masyarakat.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Proses Pelaksanaan Tradisi Nyujung Talam Tujuh dalam Adat Pernikahan
Masyarakat Desa Tunggang
Tradisi Nyujung Talam Tujuh merupakan salah satu prosesi penting dalam rangkaian
adat pernikahan masyarakat Desa Tunggang, Kecamatan Pondok Suguh, Kabupaten
Mukomuko. Tradisi ini dilakukan oleh pihak keluarga mempelai laki-laki sebelum
berlangsungnya ijab kabul. Sebagai salah satu bentuk seserahan adat, tradisi ini bukan hanya

bermakna simbolik, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai sosial, religius, dan budaya yang

451


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp

Jurnal Inovasi Pembelajaran
Progresif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp Vol. 6, No. 2, Juni 2025

dijunjung tinggi oleh masyarakat setempat.

Pelaksanaan tradisi ini diawali dengan serangkaian persiapan yang dilakukan oleh
keluarga mempelai laki-laki. Beberapa hari sebelum hari pelaksanaan, keluarga mulai
mengumpulkan perlengkapan yang akan dibawa dalam tujuh buah talam. Talam yang
dimaksud adalah wadah berbentuk bulat besar dari logam, yang akan ditutup dengan fudung
(penutup talam). Setiap talam diisi dengan perlengkapan simbolik seperti ayam sepasang, bibit
kelapa, beras, bibit tanaman muda seperti cabai dan pare, bantal dan tikar, replika rumah, serta
perlengkapan lain yang disesuaikan dengan kesepakatan keluarga dan ketentuan adat. Semua
perlengkapan tersebut dipilih bukan sembarangan, melainkan memiliki makna filosofis
sebagai lambang kesiapan dan harapan akan kehidupan rumah tangga yang akan dibangun.

Pada hari yang telah ditentukan, biasanya sebelum ijab kabul, rombongan keluarga laki-
laki berkumpul di rumah mereka. Sang pengantin laki-laki ikut serta dalam rombongan, yang
terdiri dari para bapak-bapak, pemuda kampung, serta pembawa talam dan yang membawa
harus yang masih lajang. Tujuh falam yang telah disiapkan diangkat di atas kepala oleh tujuh
orang pembawa sebagai bentuk penghormatan terhadap isi seserahan. Rombongan ini
kemudian berjalan menuju rumah mempelai perempuan dengan diiringi tabuhan rebana dan
lantunan syair-syair pujian dari kitab Al-Barzanji. Arak-arakan ini bukan sekadar ritual formal,
melainkan merupakan wujud keterlibatan kolektif dan spiritual dalam menyambut
terbentuknya sebuah keluarga baru.

Sesampainya di rumah mempelai perempuan, keluarga pihak laki-laki menyerahkan
tujuh talam tersebut kepada keluarga pihak perempuan. Prosesi ini biasanya dipimpin oleh
seorang tokoh adat atau sesepuh keluarga yang akan menyampaikan maksud dan tujuan
kedatangan rombongan. Pihak perempuan menerima seserahan tersebut dengan penuh hormat,
dan kemudian isi dari talam diperlihatkan dan didoakan bersama. Prosesi ini sering kali
diakhiri dengan jamuan ringan sebagai bentuk penghargaan dan penyambutan terhadap
keluarga laki-laki.

Pelaksanaan Nyujung Talam Tujuh tidak hanya menjadi media untuk mengantarkan
seserahan, tetapi juga mengandung pesan moral tentang pentingnya kesiapan lahir dan batin
dalam membina rumah tangga. Setiap unsur dalam tradisi ini memiliki nilai simbolik yang
dalam, seperti ayam sepasang yang melambangkan keharmonisan, bibit tanaman sebagai

lambang pertumbuhan dan keberlanjutan, serta replika rumah sebagai simbol harapan akan

452


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp

Jurnal Inovasi Pembelajaran
Progresif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp Vol. 6, No. 2, Juni 2025

keluarga yang kokoh dan sejahtera.

Tradisi ini juga menunjukkan sinergi antara nilai adat dan nilai-nilai Islam yang hidup
berdampingan dalam masyarakat Desa Tunggang. Kehadiran syair Al-Barzanji dalam prosesi
arak-arakan menegaskan bahwa spiritualitas tetap menjadi fondasi utama dalam setiap langkah
kehidupan, termasuk dalam membentuk keluarga.

Secara keseluruhan, Nyujung Talam Tujuh bukan hanya sekadar warisan budaya, tetapi
juga menjadi ruang pendidikan sosial bagi generasi muda tentang pentingnya adat, kesopanan,

tanggung jawab, dan kebersamaan dalam menjalani kehidupan bermasyarakat.

2.  Simbol Dalam Alat-Alat Yang Dipakai Pada Tradisi Nyujung Talam Tujuh Sebagai

Bentuk Komunikasi Nonverbal

Tradisi Nyujung Talam Tujuh dalam masyarakat Desa Tunggang tidak hanya merupakan
prosesi adat yang bersifat ritual, dalam berbagai bentuk adat dan ritual, alat-alat yang
digunakan atau dibawa tidak hanya berfungsi secara praktis, tetapi juga mengandung nilai
simbolik yang berperan sebagai media komunikasi nonverbal. Alat-alat tersebut menjadi
lambang atau representasi dari pesan-pesan budaya yang ingin disampaikan secara halus dan
tidak langsung kepada masyarakat yang terlibat ataupun menyaksikan ritual tersebut.
Komunikasi nonverbal melalui alat-alat adat terlihat dari cara benda-benda tersebut dipilih,
disusun, dibawa, dan digunakan dalam tahapan ritual. Menurut Saragih dan Sirait (2022, hlm.
49), simbol dalam upacara adat Batak Toba berfungsi tidak hanya sebagai pelengkap ritual,
tetapi juga sebagai media komunikasi antar anggota masyarakat yang sarat makna. Dari
kutipan tersebut dapat disimpulkan bahwa simbol-simbol dalam upacara adat memiliki fungsi
komunikasi yang penting, bukan hanya sebagai ornamen budaya, tetapi juga sebagai sarana
menyampaikan nilai-nilai dan pesan sosial dalam masyarakat.

Untuk memahami tradisi ini secara lebih mendalam, digunakan dua pendekatan teoritik,
yaitu teori simbol budaya dari Clifford Geertz dan teori komunikasi nonverbal dari
Albert Mehrabian.

Simbol adalah sesuatu yang dapat mengekspresikan atau memberikan makna banyak
simbol berupa objek objek fisik yang telah memperoleh makna kultural yang dipergunakan
untuk tujuan tujuan yang lebih bersifat simbolik ketimbang tujuan tujuan instrumental. Suatu
bendera misalnya sesungguhnya tidak lain hanyalah sepotong kain berwarna namun dihormati

dengan suatu upacara yang Husu dan bisa membangkitkan rasa kebanggaan patriotisme

453


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp

Jurnal Inovasi Pembelajaran
Progresif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp Vol. 6, No. 2, Juni 2025

persaudaraan (Rafael Raga, 1999:43).

Komunikasi nonverbal adalah jenis komunikasi yang pesannya dibalut tanpa kata-kata.
Komunikasi nonverbal menjadi salah satu jenis komunikasi yang paling banyak dipakai dalam
kehidupan nyata karena komunikasi verbal bersifat jujur dan mengungkapkan suatu hal secara
spontan. Komunikasi nonverbal adalah jenis komunikasi yang pesannya dibalut tanpa kata
kata. Komunikasi nonverbal menjadi salah satu jenis komunikasi yang paling banyak dipakai
dalam kehidupan nyata, karena komunikasi verbal bersifat jujur dan mengungkapkan suatu hal
secara spontan ( Siahaan, C. 2022).

Simbol-simbol yang terkandung dalam Nyujung Talam Tujuh merupakan bagian dari
sistem komunikasi nonverbal yang hidup dan bermakna. Simbol-simbol tersebut berbentuk
benda-benda seserahan yang disusun dalam tujuh talam dan dibawa oleh rombongan mempelai
laki-laki menuju rumah mempelai perempuan. Berikut beberapa simbol utama dan makna
komunikatifnya:

Pertama, ayam sepasang (jantan dan betina) menjadi simbol keharmonisan,
keseimbangan, dan kesiapan untuk hidup berpasangan. Dalam konteks komunikasi budaya,
ayam sepasang menyampaikan pesan bahwa rumah tangga dibangun atas dasar kebersamaan
dua individu yang berbeda namun saling melengkapi. Simbol ini menunjukkan bagaimana
masyarakat menyampaikan nilai-nilai relasi suami-istri melalui benda konkret yang dikenali
bersama.

Kedua, bibit kelapa dan bibit tanaman muda seperti cabai dan pare adalah lambang
kehidupan yang tumbuh, produktif, dan penuh harapan. Dalam kerangka komunikasi budaya,
bibit melambangkan nilai-nilai keberlangsungan, regenerasi, serta harapan akan masa depan
yang baik. Kehadiran pare yang rasanya pahit juga menyiratkan bahwa dalam kehidupan
rumah tangga akan ada ujian, namun tetap harus dijaga dan dirawat seperti halnya tanaman.

Ketiga, beras menjadi simbol kemakmuran dan keberkahan. Dalam kebudayaan agraris
seperti masyarakat Desa Tunggang, beras adalah simbol utama dari pangan dan kesejahteraan.
Dengan menyertakan beras dalam talam, masyarakat menyampaikan pesan bahwa rumah
tangga ideal adalah rumah tangga yang berkecukupan, produktif, dan bersyukur.

Keempat, bantal dan tikar melambangkan kenyamanan dan kesiapan hidup bersama.
Secara simbolik, ini menyampaikan bahwa kehidupan rumah tangga bukan hanya tentang

kemewahan, tetapi tentang tempat untuk beristirahat, berbagi, dan membangun kebersamaan

454


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp

Jurnal Inovasi Pembelajaran
Progresif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp Vol. 6, No. 2, Juni 2025

dalam ruang sederhana yang penuh makna.

Kelima, replika rumah adalah simbol dari harapan akan terbentuknya keluarga yang
kokoh secara fisik dan emosional. Rumah adalah tempat kembali, dan dalam tradisi ini, rumah
juga merepresentasikan nilai perlindungan, struktur, dan identitas keluarga baru yang akan
dibentuk.

Keseluruhan simbol ini disampaikan tanpa kata-kata, namun dipahami secara kolektif
oleh masyarakat sebagai bagian dari kode budaya. Inilah esensi dari komunikasi budaya
melalui simbol. Pesan yang terkandung dalam setiap benda tidak hanya dipahami oleh keluarga
yang terlibat, tetapi juga oleh masyarakat luas yang menyaksikan prosesi. Hal ini menciptakan
kesadaran bersama terhadap nilai-nilai adat yang menjadi dasar hidup bermasyarakat.

Lebih lanjut, tindakan menyujung talam (mengangkat talam di atas kepala) juga
merupakan simbol komunikasi nonverbal yang sarat makna. Mengangkat sesuatu ke atas
kepala merupakan bentuk penghormatan tertinggi dalam budaya lokal, menandakan bahwa apa
yang dibawa adalah sesuatu yang suci, penting, dan layak dijunjung. Dengan begitu,
komunikasi yang terjadi dalam tradisi ini bukan hanya verbal melalui doa dan sambutan, tetapi
lebih banyak tersampaikan melalui gestur, benda, dan tata cara yang telah diwariskan secara
turun-temurun.

Pada perspektif ilmu komunikasi budaya, semua elemen ini membentuk suatu sistem
tanda yang disebut semiotika budaya. Masyarakat menciptakan dan menafsirkan makna
melalui tanda-tanda yang telah disepakati bersama. Oleh karena itu, tradisi Nyujung Talam
Tujuh tidak hanya menyampaikan benda, tetapi juga menyampaikan pesan-pesan budaya
seperti tanggung jawab, kesiapan hidup bersama, penghormatan terhadap adat, serta
keterhubungan antara manusia dan nilai spiritual.

Nyujung Talam Tujuh dapat dipahami sebagai bentuk komunikasi budaya yang
kompleks, di mana simbol menjadi media utama dalam menyampaikan pesan sosial, moral,
dan spiritual. Tradisi ini tidak hanya memperkuat hubungan antar keluarga, tetapi juga menjadi
sarana pelestarian nilai-nilai budaya lokal melalui tindakan simbolik yang terus diwariskan dan

dimaknai ulang oleh masyarakat dari generasi ke generasi.

KESIMPULAN
Tradisi Nywjung Talam Tujuh dalam adat pernikahan masyarakat Desa Tunggang

merupakan warisan budaya yang sarat dengan makna simbolik dan nilai-nilai kearifan lokal.

455


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp

Jurnal Inovasi Pembelajaran
Progresif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp Vol. 6, No. 2, Juni 2025

Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai bagian dari prosesi adat, tetapi juga sebagai media
komunikasi budaya yang menyampaikan pesan-pesan moral, sosial, dan spiritual melalui
simbol-simbol nonverbal. Setiap elemen dalam talam—seperti ayam sepasang, beras, bibit
tanaman, bantal, dan replika rumah—mengandung filosofi mendalam tentang kehidupan
berumah tangga, harapan akan kesejahteraan, serta kesiapan lahir dan batin dalam membangun
keluarga.

Perspektif teori simbol budaya dan komunikasi nonverbal, tradisi ini menunjukkan
bahwa masyarakat Desa Tunggang memiliki sistem tanda dan makna tersendiri yang
diwariskan secara turun-temurun. Melalui tindakan menyujung talam dan prosesi yang
dilakukan dengan penuh penghormatan, nilai-nilai seperti gotong royong, tanggung jawab,
keharmonisan, serta penghargaan terhadap adat dan agama terwujud secara nyata.

Oleh karena itu, Nyujung Talam Tujuh tidak hanya penting sebagai simbol keseriusan
dalam pernikahan, tetapi juga sebagai cerminan identitas budaya masyarakat lokal yang harus

dijaga dan dilestarikan di tengah arus modernisasi dan globalisasi.

DAFTAR PUSTAKA

Geertz, C. (1973). Thick description: Toward an interpretive theory of culture. The
Interpretation of Cultures: Selected Essays/Basic Books.

Kamus Besar Bahasa Indonesia. (2001). Kamus Besar Bahasa Indonesia (Edisi Ketiga).
Jakarta: Balai Pustaka.

Lukitanigsih, L., Nasution, A. H., Buulolo, A. L., Marpaung, H. P., Khadijah, K., & Rangkuti,
I. R. (2024). Komunikasi Simbolik Pada Proses Mangulosi Dalam Pernikahan Budaya
Batak Toba Di Desa Narumonda III. JURNAL RECTUM: Tinjauan Yuridis Penanganan
Tindak Pidana,

Mehrabian, A. (1972). Nonverbal Communication. Chicago: Aldine-Atherton.

Moleong, L. J. (2007). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). Bandung: PT Remaja
Rosdakarya.

Maran, R. (2000). Manusia & Kebudayaan Dalam Perspektif Ilmu Budaya Dasar. Jakarta:
Rineka Cipta.

Raga, R. (1999). Komunikasi Simbolik: Studi Tentang Makna dalam Budaya. Jakarta: PT
Gramedia Pustaka Utama.

Siahaan, C. (2022). Efektivitas Komunikasi Verbal dan Non Verbal Dalam Komunikasi Antar

456


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp

Jurnal Inovasi Pembelajaran
Progresif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp Vol. 6, No. 2, Juni 2025

Budaya. Dialektika: Jurnal Bahasa, Sastra dan Budaya, 9(1), 106-117.
Soekanto, S. (1987). Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: Raja Grafindo Persada

457


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp

