Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

GANJARAN DAN HUKUMAN DALAM PENDIDIKAN ISLAM

Zulhari Ramadhan', Ita Tryas Nur Rochbani?
L2STAI Ibnu Sina Batam

Email: zulhariramadhan08@gmail.com!, itatryasnurrochbani@gmail.com?

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep ganjaran (tsawab) dan hukuman
(‘igab) dalam pendidikan Islam sebagai instrumen pedagogis dalam pembentukan akhlak,
kedisiplinan, dan tanggung jawab moral peserta didik. Metode yang digunakan adalah
pendekatan kualitatif deskriptif melalui studi kepustakaan (library research), dengan
pengumpulan data dilakukan melalui analisis dokumen dari sumber-sumber primer seperti Al-
Qur’an, hadis, dan karya ulama klasik (Al-Ghazali, Ibn Khaldun, Hasan Langgulung), serta
literatur kontemporer (Daradjat, Ahmad Tafsir). Analisis data dilakukan menggunakan metode
analisis isi (content analysis) dengan tahapan reduksi, klasifikasi tematik, dan penarikan
kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ganjaran berfungsi sebagai penguatan
perilaku positif melalui penghargaan yang bersifat edukatif dan spiritual, sedangkan hukuman
berfungsi sebagai sarana koreksi yang bertujuan memperbaiki perilaku, bukan menyakiti.
Keduanya memiliki dasar filosofis dan teologis yang kuat dalam prinsip keadilan (‘adl), kasih
sayang (rahmah), serta nilai keseimbangan antara dorongan (targhib) dan peringatan (tarhib).
Penerapan reward dan punishment dalam pendidikan Islam menuntut kebijaksanaan,
proporsionalitas, dan keteladanan moral guru sebagai mu’allim, murabbi, dan mu’addib.
Dengan keseimbangan tersebut, pendidikan Islam tidak hanya membentuk kepatuhan formal,
tetapi juga menumbuhkan kesadaran moral, spiritualitas, dan karakter peserta didik secara
menyeluruh (kaffah).

Kata kunci: Pendidikan Islam, Ganjaran (Tsawab), Hukuman (‘Iqab), Pembentukan Akhlak,
Targhib, Tarhib.

Abstract: This study aims to analyze the concepts of reward (tsawab) and punishment (‘igab)
in Islamic education as pedagogical instruments for shaping students’ morality, discipline, and
moral responsibility. The research employs a qualitative descriptive approach using the library
research method, with data collected through document analysis from primary sources such as
the Qur’an, Hadith, and classical scholars’ works (Al-Ghazali, Ibn Khaldun, Hasan
Langgulung), as well as contemporary literature (Daradjat, Ahmad Tafsir). Data were
analyzed using content analysis through the stages of reduction, thematic classification, and
conclusion drawing. The findings indicate that rewards function as reinforcement for positive
behavior through educational and spiritual appreciation, while punishments serve as
corrective measures aimed at moral improvement rather than harm. Both are grounded in
strong philosophical and theological principles, particularly justice (‘adl), compassion
(rahmah), and the balance between encouragement (targhib) and admonition (tarhib). The
application of reward and punishment in Islamic education requires wisdom, proportionality,

254


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa
mailto:zulhariramadhan08@gmail.com
mailto:itatryasnurrochbani@gmail.com

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

and moral exemplarity from teachers as mu’allim (instructor), murabbi (educator), and
mu’addib (moral cultivator). With such balance, Islamic education not only fosters formal
obedience but also nurtures students’ moral awareness, spirituality, and holistic character

(kaffah).
Keywords: Islamic Education, Reward (Tsawab), Punishment (‘lgab), Moral Development,
Targhib, Tarhib.

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam pada hakikatnya merupakan proses pembinaan manusia secara
menyeluruh (kaffah), tidak hanya terbatas pada pengembangan aspek kognitif atau intelektual,
tetapi juga mencakup pembentukan akhlak, kepribadian, dan orientasi hidup peserta didik.
Fungsi pendidikan dalam Islam tidak berhenti pada transfer pengetahuan (ta’lim), melainkan
diarahkan untuk membentuk manusia yang beriman, berilmu, dan beramal saleh sesuai dengan
tuntunan Al-Qur’an dan Sunnah Nabi Muhammad saw. Dengan demikian, tujuan pendidikan
Islam bersifat integral, yaitu menyeimbangkan potensi jasmani, akal, dan ruhani agar peserta
didik mampu menjalankan peran sebagai hamba Allah (‘abd) sekaligus khalifah di muka bumi.

Konsep ideal pendidikan Islam mengarah pada terbentuknya insan kamil, yaitu pribadi
yang utuh secara spiritual, moral, intelektual, dan sosial. Untuk mencapai tujuan tersebut,
pendidik memegang peran yang sangat strategis. Dalam tradisi pendidikan Islam, pendidik
tidak hanya diposisikan sebagai mu’allim (penyampai ilmu), tetapi juga sebagai murabbi
(pembina yang menumbuhkan dan menuntun perkembangan peserta didik) dan mu’addib
(pembentuk adab dan akhlak). Peran-peran ini menuntut pendidik untuk tidak hanya
mengajarkan materi pelajaran, tetapi juga membentuk kedisiplinan, rasa tanggung jawab, dan
kesadaran moral peserta didik agar mereka tumbuh menjadi pribadi yang mandiri, berakhlak
mulia, dan mampu memberi kontribusi konstruktif bagi masyarakat.

Dalam kerangka pembinaan akhlak dan kepribadian tersebut, praktik pedagogis dalam
pendidikan Islam sejak masa awal telah mengenal penggunaan ganjaran (reward) dan hukuman
(punishment) sebagai instrumen pengelolaan perilaku. Ganjaran berfungsi sebagai bentuk
penguatan (reinforcement) terhadap perilaku positif, sedangkan hukuman berfungsi sebagai
bentuk koreksi terhadap perilaku yang menyimpang dari nilai atau aturan yang disepakati.
Keduanya tidak semata-mata bersifat mekanis, tetapi terkait dengan tujuan moral pendidikan

Islam, yaitu memperkuat internalisasi nilai, bukan sekadar menimbulkan kepatuhan lahiriah.

255


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

Ganjaran dalam perspektif pendidikan Islam tidak terbatas pada hadiah materiil, tetapi
mencakup berbagai bentuk penghargaan non-materi seperti pujian, perhatian, pemberian
kepercayaan, bahkan doa kebaikan. Bentuk penghargaan semacam ini selaras dengan fitrah
manusia yang cenderung merespons positif terhadap pengakuan atas usaha dan perilakunya.
Ganjaran yang diberikan secara tepat dapat meningkatkan motivasi belajar, memperkuat rasa
percaya diri, serta menumbuhkan motivasi intrinsik peserta didik untuk berbuat baik tanpa
harus selalu diarahkan secara eksternal.

Sebaliknya, hukuman dalam pendidikan Islam tidak dimaknai sebagai tindakan represif
apalagi balas dendam, tetapi sebagai sarana edukatif untuk menyadarkan peserta didik atas
konsekuensi dari perilaku negatifnya. Prinsipnya adalah islah (perbaikan), bukan i’qab
(pembalasan). Oleh karena itu, hukuman harus dilakukan secara proporsional, adil, penuh
kebijaksanaan, serta tidak merendahkan martabat peserta didik. Teladan Nabi Muhammad saw.
menunjukkan bahwa koreksi terhadap perilaku salah dilakukan dengan pendekatan yang
lembut, komunikatif, dan penuh kasih sayang, sehingga tujuan perbaikan tercapai tanpa
menimbulkan luka psikologis jangka panjang.

Namun demikian, penerapan reward dan punishment dalam praktik pendidikan tidak
bebas dari tantangan. Ganjaran yang diberikan secara berlebihan berisiko melahirkan
ketergantungan, yaitu kondisi ketika peserta didik berperilaku baik hanya demi memperoleh
hadiah atau pengakuan eksternal, bukan karena kesadaran moral internal. Sebaliknya,
hukuman yang bersifat keras, tidak edukatif, atau diberikan tanpa empati dapat menimbulkan
ketakutan, resistensi terhadap otoritas pendidik, bahkan sikap anti terhadap proses belajar itu
sendiri. Ketidakseimbangan dalam penggunaan kedua pendekatan ini dapat menggagalkan
tujuan pendidikan Islam yang humanis, yang semestinya menumbuhkan karakter, bukan
sekadar ketaatan formal.

Dengan melihat hal tersebut, kajian terhadap konsep dan praktik ganjaran serta hukuman
dalam pendidikan Islam menjadi relevan dan mendesak untuk dikaji secara sistematis.
Pertanyaan utamanya bukan hanya “apakah reward dan punishment itu boleh dalam
pendidikan Islam,” tetapi “bagaimana keduanya seharusnya diterapkan agar selaras dengan
nilai rahmatan lil-‘alamin dan tujuan pembentukan akhlak mulia.” Analisis terhadap aspek
filosofis, normatif (berdasarkan Al-Qur’an dan Sunnah), serta pedagogis praktis dari reward

dan punishment diharapkan dapat memberikan dasar konseptual bagi pendidik dalam

256


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

merancang strategi pembinaan karakter yang efektif, adil, dan manusiawi.

Dengan demikian, penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa pendidikan Islam ideal
adalah pendidikan yang mampu memadukan kasih sayang dan ketegasan, apresiasi dan
koreksi, kebebasan dan tanggung jawab. Melalui pemahaman yang tepat terhadap ganjaran dan
hukuman dalam perspektif pendidikan Islam, pendidik diharapkan dapat mengarahkan
perkembangan peserta didik tidak hanya menuju keberhasilan akademik, tetapi juga menuju

kematangan moral dan spiritual yang berkelanjutan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi
kepustakaan (library research) yang bertujuan menganalisis secara mendalam konsep ganjaran
(tsawab) dan hukuman (‘iqab) dalam pendidikan Islam berdasarkan sumber-sumber normatif
dan teoritis. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu dengan menelaah,
mencatat, dan mengklasifikasi informasi dari berbagai literatur sesuai tema filosofis, teologis,
dan pedagogis. Analisis data menggunakan metode analisis isi (content analysis) melalui tahap
reduksi, klasifikasi tematik, dan penarikan kesimpulan untuk menemukan pola pemikiran yang
selaras dengan tujuan pendidikan Islam yang humanis dan berkeadilan. Validitas data dijaga
dengan triangulasi sumber melalui perbandingan antara referensi klasik dan modern agar
interpretasi tetap objektif dan kontekstual. Penelitian ini dilakukan secara desk study dengan
memanfaatkan sumber pustaka digital dan cetak, serta menggunakan referensi terbaru hingga

tahun 2025 guna memastikan relevansi dan kebaruan hasil kajian.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Ganjaran dan Hukuman dalam Pendidikan Islam

Dalam perspektif pendidikan Islam, ganjaran (tsawab) dan hukuman (‘igab) bukan
sekadar alat kontrol kelas, melainkan dua mekanisme pedagogis yang diarahkan untuk
membentuk akhlak, kesadaran moral, dan tanggung jawab spiritual peserta didik. Ganjaran
dipahami sebagai bentuk apresiasi terhadap perilaku baik, usaha sungguh-sungguh, atau
pencapaian tertentu yang ditampilkan oleh peserta didik, dengan tujuan menguatkan perilaku
tersebut agar menjadi kebiasaan permanen (habitualized virtue) (Daradjat, 2004). Bentuk
ganjaran tidak selalu materiil; pujian tulus, ungkapan kepercayaan, amanah, doa kebaikan, dan

pengakuan di depan teman sebaya juga termasuk ganjaran yang sah secara pedagogis dalam

257


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

Islam, karena semuanya menegaskan bahwa kebaikan itu bernilai dan layak diteladani.

Hukuman (‘igab) dalam pendidikan Islam dipahami sebagai tindakan korektif atas
perilaku yang menyimpang dari aturan moral, etika sosial, atau tata tertib belajar. Poin
pentingnya: hukuman bukan saluran emosi guru, bukan ajang mempermalukan siswa, dan
bukan balas dendam, melainkan intervensi terarah untuk menumbuhkan kesadaran, rasa
bersalah yang sehat (bukan rasa malu yang merusak harga diri), dan komitmen untuk
memperbaiki diri. Hukuman di sini adalah sarana pendidikan kesadaran moral, bukan sekadar
penjeraan.

Pendidikan Islam dengan demikian memandang ganjaran sebagai pendorong harapan
(raja’)—yaitu optimisme bahwa kebaikan akan menuai kebaikan—dan memandang hukuman
sebagai pengingat akan akibat buruk perbuatan salah (khauf) agar manusia tidak meremehkan
dosa etis, akademik, maupun sosial. Keseimbangan raja’ dan khauf inilah yang menumbuhkan
akhlak yang stabil: siswa tidak hanya berbuat baik karena takut dihukum, dan tidak hanya
berhenti dari keburukan karena takut pada otoritas guru, tetapi mereka memahami hubungan
sebab-akibat moral dalam tindakannya.

Pola sebab-akibat moral ini sejalan dengan prinsip kausalitas amal dalam Al-Qur’an. QS.
Al-Zalzalah (99):7-8 menegaskan bahwa setiap perbuatan, sekecil apa pun, akan mendapatkan
balasannya. Artinya, dalam kerangka tarbiyah Islam, anak dibimbing agar menyadari: “Setiap
tindakan itu berarti.” Kesadaran moral seperti ini lebih tinggi dari sekadar patuh aturan; ini
sudah menyentuh akuntabilitas spiritual.

Jika dikaitkan dengan teori psikologi belajar modern, konsep ganjaran dalam Islam
beririsan dengan reinforcement positif dalam behaviorisme—yaitu penguatan perilaku melalui
konsekuensi menyenangkan, tetapi dengan satu perbedaan krusial: dalam Islam, reinforcement
bukan hanya untuk stabilitas perilaku, tetapi diarahkan kepada pembentukan karakter
berakhlak (akhlaqiyyah), bukan sekadar kepatuhan teknis. Sementara itu, hukuman dalam
Islam memiliki kemiripan dengan “punishment” dalam teori perilaku, tetapi dibatasi secara
ketat oleh etika kasih sayang (rahmah), keadilan (‘adl), dan tujuan perbaikan (islah). Jadi,
pendekatan Islam menggabungkan disiplin perilaku (behavioral discipline) dengan dimensi

ruhani (spiritual accountability).

Landasan Filosofis dan Teologis

1. Fitrah Manusia dan Peran Pendidikan

258


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

Al-Qur’an menyebut bahwa manusia diciptakan dalam keadaan fitrah, yaitu
kecenderungan dasar menuju kebenaran dan tauhid (QS. Ar-Rim 30:30). Fitrah ini
berarti bahwa pada diri anak sudah ada potensi untuk mengenali nilai baik seperti jujur,
adil, menepati janji, saling menghormati. Namun, manusia juga membawa potensi nafsu,
ego, dan impuls menyimpang. Dengan demikian, fungsi pendidikan Islam bukan hanya
mentransfer ilmu kognitif, tetapi menumbuhkan potensi baik sambil mengontrol potensi
negatif melalui bimbingan, pembiasaan (ta’dib), dan pengawasan adab.

Dari sudut pandang ini, ganjaran dipahami sebagai sarana menyirami potensi
kebaikan yang sudah ada dalam diri anak (fitrah), sedangkan hukuman dipahami sebagai
pagar agar potensi menyimpang tidak berkembang menjadi kebiasaan destruktif. Jadi
reward—punishment bukan mekanisme kekuasaan guru atas murid, melainkan proses

menjaga fitrah agar tetap dominan.

2. Keadilan (‘adl) dan tanggung jawab moral

Secara filosofis, ganjaran dan hukuman adalah praktik keadilan (‘adl): “memberi

apa yang layak diberikan”. Keadilan di sini berarti dua hal:
a. Memberi penghargaan layak kepada perilaku baik.
b. Memberi koreksi layak kepada perilaku salah.

Ini paralel dengan konsep balasan amal dalam Al-Qur’an, misalnya QS. An-Nahl
(16):97 yang menyatakan bahwa amal saleh berbuah kehidupan yang baik dan pahala. Di
sisi lain, Al-Qur’an juga memberi peringatan bahwa amal buruk membawa konsekuensi
yang tidak menyenangkan (QS. Al-Zalzalah 99:7-8). Dengan kata lain, struktur reward—
punishment itu sendiri bersifat teologis; pendidik hanya sedang “mensimulasikan”
(dalam skala kecil) pola tanggung jawab moral yang lebih besar di hadapan Allah kelak
(Daradjat, 2004).

3. Rahmabh (kasih sayang) dan targhib—tarhib
Secara teologis, Allah digambarkan sebagai Maha Pengasih dan Maha Penyayang,
tetapi juga Maha Adil. Dua dimensi ini dalam pendidikan sering dirumuskan sebagai
targhib (dorongan, motivasi, kabar gembira) dan tarhib (peringatan, ancaman edukatif).
Targhib diwujudkan dalam ganjaran yang menunjukkan bahwa kebaikan itu berbuah

nyaman. Tarhib diwujudkan dalam hukuman edukatif yang menunjukkan bahwa

259


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

pelanggaran itu ada konsekuensi (Langgulung, 1991). Guru yang sehat secara ruhani

berusaha meniru pola ini: menanamkan harapan sekaligus kehati-hatian.

Dengan demikian, reward dan punishment di dalam pendidikan Islam tidak netral secara
nilai. Keduanya adalah instrumen pembentukan kesadaran vertikal: bahwa belajar bukan hanya

aktivitas duniawi, tetapi bagian dari ibadah (‘ibadah) dan amanah (amanah).

Tujuan dan Fungsi Ganjaran serta Hukuman
Tujuan puncak pendidikan Islam bukan hanya capaian akademik, tetapi pembentukan
insan berakhlak mulia yang disiplin, bertanggung jawab, dan menyadari konsekuensi moral
dari tindakannya. Karena itu, ganjaran dan hukuman berfungsi pada beberapa level:
1.  Fungsi ganjaran (tsawab)
a. Membangun Motivasi Belajar

Ganjaran mengirim pesan “usaha kamu terlihat dan diakui.” Dalam psikologi
motivasi sosial-kognitif, pengakuan ini memperkuat efikasi diri (self-efficacy)—rasa
“saya mampu’—yang penting untuk keberlanjutan usaha belajar. Dalam konteks Islam,
guru yang memuji bukan sekadar “menyenangkan murid”, tetapi menegaskan bahwa
belajar itu bernilai ibadah.

b. Menguatkan kebiasaan baik (habit formation)

Penguatan yang konsisten terhadap perilaku baik (tepat waktu, jujur,
menyelesaikan tugas tanpa mencontek) membantu menjadikan perilaku itu pola
otomatis, bukan sekadar kepatuhan situasional. Ini sesuai dengan prinsip pembiasaan
(ta’dib) dalam tradisi pendidikan Islam klasik.

¢. Meningkatkan harga diri yang sehat

Ganjaran yang diberikan secara proporsional menumbuhkan rasa percaya diri pada
peserta didik, terutama pada anak yang awalnya pemalu atau merasa “tidak pintar”. Rasa
percaya diri ini penting secara psikososial karena anak yang merasa dihargai cenderung
mau memperbaiki diri tanpa rasa terpaksa.

d. Memperkuat ikatan emosional guru—murid

Pujian dan apresiasi yang tulus menciptakan hubungan emosional positif, yang

dalam Islam disebut sebagai hubungan kasih sayang (mahabbah) antara murabbi

(pembina jiwa) dan peserta didik. Relasi hangat ini meningkatkan keterbukaan murid

260


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

terhadap bimbingan moral.
e. Memberi makna religius pada perilaku etis
Saat guru menegaskan bahwa “kejujuranmu adalah amanah dan Allah mencintai
orang yang amanah,” perilaku baik tidak lagi dipahami sebagai strategi agar tidak
dihukum guru, tetapi sebagai ibadah bernilai pahala. Ini menanamkan orientasi internal,

bukan sekadar kontrol eksternal.

2.  Fungsi hukuman (‘iqab)
a. Mengoreksi perilaku salah secara langsung

Hukuman berperan sebagai sinyal jelas bahwa perilaku tertentu tidak dapat
diterima secara moral maupun sosial. Ini penting untuk mencegah normalisasi perilaku
destruktif.

b. Menanamkan disiplin dan rasa tanggung jawab

Dengan menerima konsekuensi atas pelanggaran, peserta didik belajar konsep
“accountability”: saya bertanggung jawab atas tindakan saya. Ini inti dari pendidikan
moral [slam, karena akuntabilitas personal adalah doktrin akidah (QS. Al-Zalzalah 99:7-
8).

¢. Mencegah pengulangan pelanggaran

Hukuman yang proporsional (bukan menghina, bukan menyakiti fisik) berfungsi
sebagai pencegah (deterrent). Tetapi pencegahan di sini diarahkan ke aspek kesadaran,
bukan rasa takut yang traumatik.

d. Menumbuhkan refleksi diri (muhasabah)

Dalam tradisi ruhani Islam, muhasabah adalah praktik mengevaluasi diri.
Hukuman yang edukatif mendorong murid untuk bertanya: “Kenapa saya melakukan itu?
Apa dampaknya bagi orang lain? Apa alternatif yang benar?”

e. Menjaga keteraturan dan rasa keadilan di lingkungan belajar

Kelas akan rusak jika pelanggaran serius diabaikan. Ketika guru menindak secara

adil, siswa lain melihat bahwa norma berlaku untuk semua. Ini membangun rasa aman

moral di kelas.

Penting: dalam pendidikan Islam, hukuman adalah opsi terakhir, dilakukan setelah

nasihat (maw‘izhah), teguran lembut, dan klarifikasi nilai. Hukuman fisik yang melukai,

261


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

mempermalukan di depan umum, atau menimbulkan trauma dinilai tidak etis dan tidak islami

karena bertentangan dengan prinsip rahmah (kasih sayang) dan prinsip menjaga martabat

manusia (karamah al-insan).

Bentuk-bentuk Gnjaran dan Hukuman

Agar ganjaran dan hukuman menjadi alat pendidikan, bukan sumber kerusakan

psikologis, ada prinsip-prinsip yang harus dipatuhi:

1.

Keadilan (‘adl)

Respon pendidik harus sepadan dengan tindakan peserta didik. Tidak boleh ada
pilih kasih. Ketidakadilan akan merusak legitimasi moral guru di mata murid, dan murid
akan belajar bahwa kekuasaan lebih penting daripada kebenaran. Itu bertentangan dengan
tujuan pendidikan Islam.

Kasih sayang (rahmah)

Semua tindakan pendidik harus berniat islah (perbaikan). Nabi Muhammad saw.
dikenal menegur dengan cara yang menjaga wajah dan harga diri orang yang salah.
Riwayat-riwayat hadits menunjukkan bahwa beliau sering memulai koreksi dengan
penjelasan mengapa perbuatan itu salah, bukan langsung mengutuk pelakunya. Ini
menandakan bahwa edukasi nilai harus mendahului hukuman teknis.

Konsistensi aturan

Aturan harus jelas, diketahui bersama, dan diterapkan konsisten. Jika aturan
berubah-ubah sesuai mood guru, peserta didik akan belajar ketakutan, bukan
kedisiplinan. Konsistensi adalah bagian dari keadilan.

Proporsionalitas dan bertahap (tadarruj)

Dalam figh tarbiyah, koreksi dilakukan bertingkat: mengingatkan, menasihati
empat mata, menugaskan perbaikan (misalnya menulis surat refleksi), baru kalau perlu
memberi sanksi lebih tegas. Pendekatan ini sejalan dengan kaidah umum dalam
pendidikan Islam bahwa perubahan akhlak itu proses bertahap, bukan benturan
mendadak.

Tidak merusak martabat (hifz al-karamah)

Merendahkan martabat siswa (memaki di depan publik, mempermalukan di kelas,

kekerasan fisik) adalah bentuk kedzaliman, bukan pendidikan. Ibn Khaldun menegaskan

bahwa hukuman keras yang represif membuat anak menjadi takut, pasif, tidak kreatif,

262


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

dan cenderung munafik—taat di depan guru, melawan di belakang guru. Menurut beliau,

pola ini mematikan kecerdasan dan memerosotkan jiwa.

Dengan demikian, baik ganjaran maupun hukuman tidak boleh dikelola secara emosional

dan spontan. Keduanya harus menjadi instrumen sadar untuk menanamkan nilai.

Implementasi dalam Dunia Pendidikan
Dalam praktik sehari-hari di kelas, peran guru dalam Islam tidak tunggal. Guru
diposisikan dalam tiga peran kunci:
1. Mu’allim (penyampai ilmu)

Guru memastikan pengetahuan (materi pelajaran) dipahami. Dalam peran ini,
ganjaran dapat berupa pujian akademik, penguatan usaha belajar, dan pemberian
kesempatan lebih lanjut (misalnya mewakili kelas dalam lomba). Ini mengafirmasi
bahwa ilmu itu bernilai.

2. Murabbi (pembina perkembangan jiwa dan karakter

Di sini, ganjaran dan hukuman diarahkan pada pembiasaan akhlak: salam, sopan
santun, adab berbicara, ketepatan janji, kebersihan, tanggung jawab kelompok. Hukuman
di level ini umumnya bersifat edukasi sosial, misalnya kewajiban memperbaiki
kerusakan yang ditimbulkan atau meminta maaf secara tulus. Tujuannya adalah
restoratif, bukan destruktif.

3. Muaddib (penanaman adab)

Adab adalah tata moral perilaku yang selaras dengan kehormatan diri, orang lain,
dan Allah. Dalam peran ini, guru menuntun murid memahami bahwa pelanggaran akhlak
bukan sekadar “melanggar aturan”, tetapi “melanggar nilai”. Ini selaras dengan gagasan
Al-Ghazali bahwa pendidikan sejati adalah tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) dan tahdzib
al-akhlaq (pembersihan akhlak), bukan hanya transfer ilmu kognitif.

Implementasi ganjaran harus hati-hati agar tidak menciptakan ketergantungan pada
hadiah eksternal. Jika anak hanya mau disiplin “asal dapat hadiah”, maka ganjaran justru gagal
secara ruhani. Karena itu, guru perlu secara bertahap menggeser reward dari bentuk eksternal
(benda, pujian publik) ke reward internal (rasa bangga bermartabat, perasaan dekat dengan
Allah karena menunaikan amanah, pengakuan bahwa ia bisa dipercaya). Pergeseran ini sama

dengan strategi transisi dari motivasi ekstrinsik ke motivasi intrinsik dalam psikologi motivasi

263


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

modern, tetapi diintegrasikan dengan niat ibadah.

Hukuman harus disesuaikan dengan usia dan kematangan psikologis peserta didik. Anak
usia dini tidak bisa menerima hukuman yang sama dengan remaja. Hukuman kepada anak kecil
lebih berupa penjelasan sederhana, penegasan batas (“itu tidak boleh karena menyakiti
teman”), atau penarikan sementara hak istimewa tertentu dengan penjelasan kenapa. Remaja,
yang kapasitas abstraksinya lebih tinggi, dapat diberi tugas reflektif: misalnya menulis
komitmen perbaikan, meminta maaf secara langsung, atau memperbaiki kerugian yang terjadi.
Ini mendidik mereka memikul konsekuensi sosial dari tindakannya.

Ganjaran dan hukuman tidak efektif jika lingkungan rumah dan sekolah kontradiktif.
Misalnya, sekolah menekankan kejujuran, tetapi orang tua justru memuji anak ketika “berhasil
menipu guru.” Pendidikan Islam menekankan kesinambungan lingkungan moral: keluarga,
sekolah, dan komunitas religius saling menguatkan nilai yang sama. Karena itu, komunikasi

guru—orang tua menjadi bagian dari sistem tarbiyah Islam, bukan urusan administratif belaka.

Pandangan Ulama dan Tokoh Pendidikan Islam

Langgulung menegaskan bahwa pendidikan Islam adalah proses pembentukan
kepribadian muslim secara menyeluruh: spiritual, akhlak, intelektual, sosial. Menurutnya,
ganjaran menumbuhkan raja’ (harap), yaitu orientasi positif bahwa melakukan kebaikan itu
membawa kemuliaan. Hukuman menumbuhkan khauf (takut akan akibat moral), yaitu
kesadaran batas agar manusia tidak sewenang-wenang. Keduanya adalah “dua sayap” yang
menjaga keseimbangan jiwa. Tanpa raja’, pendidikan menjadi kering dan represif. Tanpa
khauf, pendidikan menjadi permisif dan lunak berlebihan.

Al-Ghazali memandang pendidikan akhlak sebagai pembersihan hati dan penataan
kebiasaan. la menekankan bahwa anak belajar melalui pembiasaan (riyadhah al-nafs),
bimbingan terus menerus, dan teladan. Hukuman boleh ada, tetapi harus lembut, bertahap, dan
selalu dijelaskan tujuannya. Hukuman yang hanya menimbulkan rasa malu ekstrem di depan
publik akan mematahkan jiwa anak, dan itu bertentangan dengan tugas guru sebagai murabbi.
Dengan kata lain, Al-Ghazali menolak hukuman yang merendahkan martabat.

Ibn Khaldun, dalam Al-Muqgaddimah, memberi kritik tajam terhadap hukuman fisik
keras. Menurutnya, hukuman yang keras dan kasar melahirkan murid yang tampak patuh di
luar tetapi sesungguhnya penakut, pasif, hilang daya kreatif, dan cenderung menggunakan

kebohongan sebagai mekanisme bertahan. Ia menyebut bahwa represi merusak kecerdasan dan

264


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

melemahkan karakter bangsa dari generasi ke generasi. Artinya, bagi Ibn Khaldun, hukuman
yang brutal bukan hanya tidak efisien, tetapi berbahaya secara sosial karena memproduksi
generasi yang tunduk secara lahir tetapi rusak secara batin.

Pemikir pendidikan Islam modern seperti Ahmad Tafsir menekankan bahwa tugas guru
bukan sekadar “mengatur kelas”, melainkan menumbuhkan kesadaran diri (self-awareness)
pada murid bahwa mereka adalah subjek moral, bukan objek kontrol (Tafsir, 2010). Karena
itu, ganjaran dan hukuman harus selalu dijelaskan rasionalnya: mengapa diberi ganjaran,
mengapa diberi hukuman, nilai apa yang dilanggar, nilai apa yang ditegakkan. Transparansi
nilai ini penting agar murid tidak sekadar takut guru, tetapi paham benar-salah secara

substantif.

KESIMPULAN

Ganjaran (tsawab) dan hukuman (‘igab) dalam pendidikan Islam merupakan instrumen
pedagogis yang berfungsi membentuk akhlak, kedisiplinan, dan tanggung jawab moral peserta
didik. Keduanya memiliki dasar teologis yang kuat dalam Al-Qur’an dan Sunnah, serta
landasan filosofis pada konsep fitrah manusia dan prinsip keadilan (‘adl). Ganjaran berperan
sebagai penguatan perilaku positif melalui penghargaan yang bermakna secara emosional dan
spiritual, sedangkan hukuman berfungsi sebagai koreksi edukatif yang diarahkan untuk
menyadarkan, bukan menyakiti.

Penerapan keduanya harus memenuhi prinsip kasih sayang, proporsionalitas, dan
konsistensi, dengan guru bertindak sebagai mu’allim, murabbi, dan mu’addib. Dengan
keseimbangan antara dorongan (targhib) dan peringatan (tarhib), sistem ganjaran dan hukuman
tidak hanya berperan sebagai kontrol perilaku, tetapi juga sebagai mekanisme internalisasi nilai
Islam sehingga peserta didik berkembang menuju kepribadian beriman, berilmu, dan

berakhlak.

DAFTAR PUSTAKA

Mursal, A., Syarifudin, S (2020). Implementasi Reward dan Punishment dalam Pendidikan Islam. 4/-
Ligo: Jurnal Pendidikan Islam, 5(2)

Saihu, S. Agus, M (2019). Konsep Penguatan Perilaku dalam Perspektif Pendidikan Islam. 7a dibuna:
Jurnal Pendidikan Islam (8)

Daradjat, Z. (2004). Pendidikan agama dalam keluarga dan sekolah. Jakarta: Bumi Aksara.

Langgulung, H. (1991). Asas-asas pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka Al-Husna.

265


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

Langgulung, H. (1991). Manusia dan Pendidikan: Suatu Analisa Psikologi dan Pendidikan Islam.
Jakarta: Pustaka al-Husna.

Mujib, A., & Mudzakkir, J. (2006). Ilmu pendidikan Islam. Jakarta: Kencana Prenada Media Group.

Nizar, S. (2013). Sejarah pendidikan Islam: Menelusuri jejak sejarah pendidikan era Rasulullah
sampai Indonesia. Jakarta: Kencana (Prenada Media Group).

Tafsir, A. (2010). Filsafat pendidikan Islami: Integrasi jasmani, rohani, dan kalbu memanusiakan
manusia. Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Al-Ghazali, A. H. (2005). Ihya’ ‘Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Fikr.

Ibn Khaldun. (2000). Al-Mugaddimah. Beirut: Dar al-Fikr.

Bandura, A. (1986). Social Foundations of Thought and Action: A Social Cognitive Theory. Englewood
Cliffs, NJ: Prentice-Hall.

Skinner, B. F. (1953). Science and Human Behavior. New York: The Macmillan Company.

Al-Qur’anul Karim.

Tirmidzi. Sunan al-Tirmidzi.

266


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

