
 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

254 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

GANJARAN DAN HUKUMAN DALAM PENDIDIKAN ISLAM 

  
Zulhari Ramadhan1, Ita Tryas Nur Rochbani2  

1,2STAI Ibnu Sina Batam 

Email: zulhariramadhan08@gmail.com1, itatryasnurrochbani@gmail.com2            

 

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep ganjaran (tsawāb) dan hukuman 

(‘iqāb) dalam pendidikan Islam sebagai instrumen pedagogis dalam pembentukan akhlak, 

kedisiplinan, dan tanggung jawab moral peserta didik. Metode yang digunakan adalah 

pendekatan kualitatif deskriptif melalui studi kepustakaan (library research), dengan 

pengumpulan data dilakukan melalui analisis dokumen dari sumber-sumber primer seperti Al-

Qur’an, hadis, dan karya ulama klasik (Al-Ghazali, Ibn Khaldun, Hasan Langgulung), serta 

literatur kontemporer (Daradjat, Ahmad Tafsir). Analisis data dilakukan menggunakan metode 

analisis isi (content analysis) dengan tahapan reduksi, klasifikasi tematik, dan penarikan 

kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ganjaran berfungsi sebagai penguatan 

perilaku positif melalui penghargaan yang bersifat edukatif dan spiritual, sedangkan hukuman 

berfungsi sebagai sarana koreksi yang bertujuan memperbaiki perilaku, bukan menyakiti. 

Keduanya memiliki dasar filosofis dan teologis yang kuat dalam prinsip keadilan (‘adl), kasih 

sayang (rahmah), serta nilai keseimbangan antara dorongan (targhīb) dan peringatan (tarhīb). 

Penerapan reward dan punishment dalam pendidikan Islam menuntut kebijaksanaan, 

proporsionalitas, dan keteladanan moral guru sebagai mu’allim, murabbī, dan mu’addib. 

Dengan keseimbangan tersebut, pendidikan Islam tidak hanya membentuk kepatuhan formal, 

tetapi juga menumbuhkan kesadaran moral, spiritualitas, dan karakter peserta didik secara 

menyeluruh (kaffah). 

Kata kunci: Pendidikan Islam, Ganjaran (Tsawāb), Hukuman (‘Iqāb), Pembentukan Akhlak, 

Targhīb, Tarhīb. 

Abstract: This study aims to analyze the concepts of reward (tsawāb) and punishment (‘iqāb) 

in Islamic education as pedagogical instruments for shaping students’ morality, discipline, and 

moral responsibility. The research employs a qualitative descriptive approach using the library 

research method, with data collected through document analysis from primary sources such as 

the Qur’an, Hadith, and classical scholars’ works (Al-Ghazali, Ibn Khaldun, Hasan 

Langgulung), as well as contemporary literature (Daradjat, Ahmad Tafsir). Data were 

analyzed using content analysis through the stages of reduction, thematic classification, and 

conclusion drawing. The findings indicate that rewards function as reinforcement for positive 

behavior through educational and spiritual appreciation, while punishments serve as 

corrective measures aimed at moral improvement rather than harm. Both are grounded in 

strong philosophical and theological principles, particularly justice (‘adl), compassion 

(rahmah), and the balance between encouragement (targhīb) and admonition (tarhīb). The 

application of reward and punishment in Islamic education requires wisdom, proportionality, 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa
mailto:zulhariramadhan08@gmail.com
mailto:itatryasnurrochbani@gmail.com


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

255 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

and moral exemplarity from teachers as mu’allim (instructor), murabbī (educator), and 

mu’addib (moral cultivator). With such balance, Islamic education not only fosters formal 

obedience but also nurtures students’ moral awareness, spirituality, and holistic character 

(kaffah). 

Keywords: Islamic Education, Reward (Tsawāb), Punishment (‘Iqāb), Moral Development, 

Targhīb, Tarhīb. 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam pada hakikatnya merupakan proses pembinaan manusia secara 

menyeluruh (kaffah), tidak hanya terbatas pada pengembangan aspek kognitif atau intelektual, 

tetapi juga mencakup pembentukan akhlak, kepribadian, dan orientasi hidup peserta didik. 

Fungsi pendidikan dalam Islam tidak berhenti pada transfer pengetahuan (ta’līm), melainkan 

diarahkan untuk membentuk manusia yang beriman, berilmu, dan beramal saleh sesuai dengan 

tuntunan Al-Qur’an dan Sunnah Nabi Muhammad saw. Dengan demikian, tujuan pendidikan 

Islam bersifat integral, yaitu menyeimbangkan potensi jasmani, akal, dan ruhani agar peserta 

didik mampu menjalankan peran sebagai hamba Allah (‘abd) sekaligus khalifah di muka bumi. 

Konsep ideal pendidikan Islam mengarah pada terbentuknya insan kāmil, yaitu pribadi 

yang utuh secara spiritual, moral, intelektual, dan sosial. Untuk mencapai tujuan tersebut, 

pendidik memegang peran yang sangat strategis. Dalam tradisi pendidikan Islam, pendidik 

tidak hanya diposisikan sebagai mu’allim (penyampai ilmu), tetapi juga sebagai murabbī 

(pembina yang menumbuhkan dan menuntun perkembangan peserta didik) dan mu’addib 

(pembentuk adab dan akhlak). Peran-peran ini menuntut pendidik untuk tidak hanya 

mengajarkan materi pelajaran, tetapi juga membentuk kedisiplinan, rasa tanggung jawab, dan 

kesadaran moral peserta didik agar mereka tumbuh menjadi pribadi yang mandiri, berakhlak 

mulia, dan mampu memberi kontribusi konstruktif bagi masyarakat. 

Dalam kerangka pembinaan akhlak dan kepribadian tersebut, praktik pedagogis dalam 

pendidikan Islam sejak masa awal telah mengenal penggunaan ganjaran (reward) dan hukuman 

(punishment) sebagai instrumen pengelolaan perilaku. Ganjaran berfungsi sebagai bentuk 

penguatan (reinforcement) terhadap perilaku positif, sedangkan hukuman berfungsi sebagai 

bentuk koreksi terhadap perilaku yang menyimpang dari nilai atau aturan yang disepakati. 

Keduanya tidak semata-mata bersifat mekanis, tetapi terkait dengan tujuan moral pendidikan 

Islam, yaitu memperkuat internalisasi nilai, bukan sekadar menimbulkan kepatuhan lahiriah. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

256 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

Ganjaran dalam perspektif pendidikan Islam tidak terbatas pada hadiah materiil, tetapi 

mencakup berbagai bentuk penghargaan non-materi seperti pujian, perhatian, pemberian 

kepercayaan, bahkan doa kebaikan. Bentuk penghargaan semacam ini selaras dengan fitrah 

manusia yang cenderung merespons positif terhadap pengakuan atas usaha dan perilakunya. 

Ganjaran yang diberikan secara tepat dapat meningkatkan motivasi belajar, memperkuat rasa 

percaya diri, serta menumbuhkan motivasi intrinsik peserta didik untuk berbuat baik tanpa 

harus selalu diarahkan secara eksternal. 

Sebaliknya, hukuman dalam pendidikan Islam tidak dimaknai sebagai tindakan represif 

apalagi balas dendam, tetapi sebagai sarana edukatif untuk menyadarkan peserta didik atas 

konsekuensi dari perilaku negatifnya. Prinsipnya adalah islāh (perbaikan), bukan i’qāb 

(pembalasan). Oleh karena itu, hukuman harus dilakukan secara proporsional, adil, penuh 

kebijaksanaan, serta tidak merendahkan martabat peserta didik. Teladan Nabi Muhammad saw. 

menunjukkan bahwa koreksi terhadap perilaku salah dilakukan dengan pendekatan yang 

lembut, komunikatif, dan penuh kasih sayang, sehingga tujuan perbaikan tercapai tanpa 

menimbulkan luka psikologis jangka panjang. 

Namun demikian, penerapan reward dan punishment dalam praktik pendidikan tidak 

bebas dari tantangan. Ganjaran yang diberikan secara berlebihan berisiko melahirkan 

ketergantungan, yaitu kondisi ketika peserta didik berperilaku baik hanya demi memperoleh 

hadiah atau pengakuan eksternal, bukan karena kesadaran moral internal. Sebaliknya, 

hukuman yang bersifat keras, tidak edukatif, atau diberikan tanpa empati dapat menimbulkan 

ketakutan, resistensi terhadap otoritas pendidik, bahkan sikap anti terhadap proses belajar itu 

sendiri. Ketidakseimbangan dalam penggunaan kedua pendekatan ini dapat menggagalkan 

tujuan pendidikan Islam yang humanis, yang semestinya menumbuhkan karakter, bukan 

sekadar ketaatan formal. 

Dengan melihat hal tersebut, kajian terhadap konsep dan praktik ganjaran serta hukuman 

dalam pendidikan Islam menjadi relevan dan mendesak untuk dikaji secara sistematis. 

Pertanyaan utamanya bukan hanya “apakah reward dan punishment itu boleh dalam 

pendidikan Islam,” tetapi “bagaimana keduanya seharusnya diterapkan agar selaras dengan 

nilai rahmatan lil-‘ālamīn dan tujuan pembentukan akhlak mulia.” Analisis terhadap aspek 

filosofis, normatif (berdasarkan Al-Qur’an dan Sunnah), serta pedagogis praktis dari reward 

dan punishment diharapkan dapat memberikan dasar konseptual bagi pendidik dalam 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

257 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

merancang strategi pembinaan karakter yang efektif, adil, dan manusiawi. 

Dengan demikian, penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa pendidikan Islam ideal 

adalah pendidikan yang mampu memadukan kasih sayang dan ketegasan, apresiasi dan 

koreksi, kebebasan dan tanggung jawab. Melalui pemahaman yang tepat terhadap ganjaran dan 

hukuman dalam perspektif pendidikan Islam, pendidik diharapkan dapat mengarahkan 

perkembangan peserta didik tidak hanya menuju keberhasilan akademik, tetapi juga menuju 

kematangan moral dan spiritual yang berkelanjutan. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi 

kepustakaan (library research) yang bertujuan menganalisis secara mendalam konsep ganjaran 

(tsawāb) dan hukuman (‘iqāb) dalam pendidikan Islam berdasarkan sumber-sumber normatif 

dan teoritis. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu dengan menelaah, 

mencatat, dan mengklasifikasi informasi dari berbagai literatur sesuai tema filosofis, teologis, 

dan pedagogis. Analisis data menggunakan metode analisis isi (content analysis) melalui tahap 

reduksi, klasifikasi tematik, dan penarikan kesimpulan untuk menemukan pola pemikiran yang 

selaras dengan tujuan pendidikan Islam yang humanis dan berkeadilan. Validitas data dijaga 

dengan triangulasi sumber melalui perbandingan antara referensi klasik dan modern agar 

interpretasi tetap objektif dan kontekstual. Penelitian ini dilakukan secara desk study dengan 

memanfaatkan sumber pustaka digital dan cetak, serta menggunakan referensi terbaru hingga 

tahun 2025 guna memastikan relevansi dan kebaruan hasil kajian. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Ganjaran dan Hukuman dalam Pendidikan Islam 

Dalam perspektif pendidikan Islam, ganjaran (tsawāb) dan hukuman (‘iqāb) bukan 

sekadar alat kontrol kelas, melainkan dua mekanisme pedagogis yang diarahkan untuk 

membentuk akhlak, kesadaran moral, dan tanggung jawab spiritual peserta didik. Ganjaran 

dipahami sebagai bentuk apresiasi terhadap perilaku baik, usaha sungguh-sungguh, atau 

pencapaian tertentu yang ditampilkan oleh peserta didik, dengan tujuan menguatkan perilaku 

tersebut agar menjadi kebiasaan permanen (habitualized virtue) (Daradjat, 2004). Bentuk 

ganjaran tidak selalu materiil; pujian tulus, ungkapan kepercayaan, amanah, doa kebaikan, dan 

pengakuan di depan teman sebaya juga termasuk ganjaran yang sah secara pedagogis dalam 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

258 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

Islam, karena semuanya menegaskan bahwa kebaikan itu bernilai dan layak diteladani. 

Hukuman (‘iqāb) dalam pendidikan Islam dipahami sebagai tindakan korektif atas 

perilaku yang menyimpang dari aturan moral, etika sosial, atau tata tertib belajar. Poin 

pentingnya: hukuman bukan saluran emosi guru, bukan ajang mempermalukan siswa, dan 

bukan balas dendam, melainkan intervensi terarah untuk menumbuhkan kesadaran, rasa 

bersalah yang sehat (bukan rasa malu yang merusak harga diri), dan komitmen untuk 

memperbaiki diri. Hukuman di sini adalah sarana pendidikan kesadaran moral, bukan sekadar 

penjeraan. 

Pendidikan Islam dengan demikian memandang ganjaran sebagai pendorong harapan 

(raja’)—yaitu optimisme bahwa kebaikan akan menuai kebaikan—dan memandang hukuman 

sebagai pengingat akan akibat buruk perbuatan salah (khauf) agar manusia tidak meremehkan 

dosa etis, akademik, maupun sosial. Keseimbangan raja’ dan khauf inilah yang menumbuhkan 

akhlak yang stabil: siswa tidak hanya berbuat baik karena takut dihukum, dan tidak hanya 

berhenti dari keburukan karena takut pada otoritas guru, tetapi mereka memahami hubungan 

sebab-akibat moral dalam tindakannya. 

Pola sebab-akibat moral ini sejalan dengan prinsip kausalitas amal dalam Al-Qur’an. QS. 

Al-Zalzalah (99):7-8 menegaskan bahwa setiap perbuatan, sekecil apa pun, akan mendapatkan 

balasannya. Artinya, dalam kerangka tarbiyah Islam, anak dibimbing agar menyadari: “Setiap 

tindakan itu berarti.” Kesadaran moral seperti ini lebih tinggi dari sekadar patuh aturan; ini 

sudah menyentuh akuntabilitas spiritual. 

Jika dikaitkan dengan teori psikologi belajar modern, konsep ganjaran dalam Islam 

beririsan dengan reinforcement positif dalam behaviorisme—yaitu penguatan perilaku melalui 

konsekuensi menyenangkan, tetapi dengan satu perbedaan krusial: dalam Islam, reinforcement 

bukan hanya untuk stabilitas perilaku, tetapi diarahkan kepada pembentukan karakter 

berakhlak (akhlaqiyyah), bukan sekadar kepatuhan teknis. Sementara itu, hukuman dalam 

Islam memiliki kemiripan dengan “punishment” dalam teori perilaku, tetapi dibatasi secara 

ketat oleh etika kasih sayang (rahmah), keadilan (‘adl), dan tujuan perbaikan (islah). Jadi, 

pendekatan Islam menggabungkan disiplin perilaku (behavioral discipline) dengan dimensi 

ruhani (spiritual accountability). 

Landasan Filosofis dan Teologis 

1. Fitrah Manusia dan Peran Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

259 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

Al-Qur’an menyebut bahwa manusia diciptakan dalam keadaan fitrah, yaitu 

kecenderungan dasar menuju kebenaran dan tauhid (QS. Ar-Rūm 30:30). Fitrah ini 

berarti bahwa pada diri anak sudah ada potensi untuk mengenali nilai baik seperti jujur, 

adil, menepati janji, saling menghormati. Namun, manusia juga membawa potensi nafsu, 

ego, dan impuls menyimpang. Dengan demikian, fungsi pendidikan Islam bukan hanya 

mentransfer ilmu kognitif, tetapi menumbuhkan potensi baik sambil mengontrol potensi 

negatif melalui bimbingan, pembiasaan (ta’dīb), dan pengawasan adab. 

Dari sudut pandang ini, ganjaran dipahami sebagai sarana menyirami potensi 

kebaikan yang sudah ada dalam diri anak (fitrah), sedangkan hukuman dipahami sebagai 

pagar agar potensi menyimpang tidak berkembang menjadi kebiasaan destruktif. Jadi 

reward–punishment bukan mekanisme kekuasaan guru atas murid, melainkan proses 

menjaga fitrah agar tetap dominan. 

2. Keadilan (‘adl) dan tanggung jawab moral 

Secara filosofis, ganjaran dan hukuman adalah praktik keadilan (‘adl): “memberi 

apa yang layak diberikan”. Keadilan di sini berarti dua hal: 

a. Memberi penghargaan layak kepada perilaku baik. 

b. Memberi koreksi layak kepada perilaku salah. 

Ini paralel dengan konsep balasan amal dalam Al-Qur’an, misalnya QS. An-Nahl 

(16):97 yang menyatakan bahwa amal saleh berbuah kehidupan yang baik dan pahala. Di 

sisi lain, Al-Qur’an juga memberi peringatan bahwa amal buruk membawa konsekuensi 

yang tidak menyenangkan (QS. Al-Zalzalah 99:7-8). Dengan kata lain, struktur reward–

punishment itu sendiri bersifat teologis; pendidik hanya sedang “mensimulasikan” 

(dalam skala kecil) pola tanggung jawab moral yang lebih besar di hadapan Allah kelak 

(Daradjat, 2004). 

3. Rahmah (kasih sayang) dan targhīb–tarhīb 

Secara teologis, Allah digambarkan sebagai Maha Pengasih dan Maha Penyayang, 

tetapi juga Maha Adil. Dua dimensi ini dalam pendidikan sering dirumuskan sebagai 

targhīb (dorongan, motivasi, kabar gembira) dan tarhīb (peringatan, ancaman edukatif). 

Targhīb diwujudkan dalam ganjaran yang menunjukkan bahwa kebaikan itu berbuah 

nyaman. Tarhīb diwujudkan dalam hukuman edukatif yang menunjukkan bahwa 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

260 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

pelanggaran itu ada konsekuensi (Langgulung, 1991). Guru yang sehat secara ruhani 

berusaha meniru pola ini: menanamkan harapan sekaligus kehati-hatian. 

Dengan demikian, reward dan punishment di dalam pendidikan Islam tidak netral secara 

nilai. Keduanya adalah instrumen pembentukan kesadaran vertikal: bahwa belajar bukan hanya 

aktivitas duniawi, tetapi bagian dari ibadah (‘ibādah) dan amanah (amānah). 

Tujuan dan Fungsi Ganjaran serta Hukuman 

Tujuan puncak pendidikan Islam bukan hanya capaian akademik, tetapi pembentukan 

insan berakhlak mulia yang disiplin, bertanggung jawab, dan menyadari konsekuensi moral 

dari tindakannya. Karena itu, ganjaran dan hukuman berfungsi pada beberapa level: 

1. Fungsi ganjaran (tsawāb) 

a. Membangun Motivasi Belajar 

Ganjaran mengirim pesan “usaha kamu terlihat dan diakui.” Dalam psikologi 

motivasi sosial-kognitif, pengakuan ini memperkuat efikasi diri (self-efficacy)—rasa 

“saya mampu”—yang penting untuk keberlanjutan usaha belajar. Dalam konteks Islam, 

guru yang memuji bukan sekadar “menyenangkan murid”, tetapi menegaskan bahwa 

belajar itu bernilai ibadah. 

b. Menguatkan kebiasaan baik (habit formation) 

Penguatan yang konsisten terhadap perilaku baik (tepat waktu, jujur, 

menyelesaikan tugas tanpa mencontek) membantu menjadikan perilaku itu pola 

otomatis, bukan sekadar kepatuhan situasional. Ini sesuai dengan prinsip pembiasaan 

(ta’dīb) dalam tradisi pendidikan Islam klasik. 

c. Meningkatkan harga diri yang sehat 

Ganjaran yang diberikan secara proporsional menumbuhkan rasa percaya diri pada 

peserta didik, terutama pada anak yang awalnya pemalu atau merasa “tidak pintar”. Rasa 

percaya diri ini penting secara psikososial karena anak yang merasa dihargai cenderung 

mau memperbaiki diri tanpa rasa terpaksa. 

d. Memperkuat ikatan emosional guru–murid 

Pujian dan apresiasi yang tulus menciptakan hubungan emosional positif, yang 

dalam Islam disebut sebagai hubungan kasih sayang (mahabbah) antara murabbī 

(pembina jiwa) dan peserta didik. Relasi hangat ini meningkatkan keterbukaan murid 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

261 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

terhadap bimbingan moral. 

e. Memberi makna religius pada perilaku etis 

Saat guru menegaskan bahwa “kejujuranmu adalah amanah dan Allah mencintai 

orang yang amanah,” perilaku baik tidak lagi dipahami sebagai strategi agar tidak 

dihukum guru, tetapi sebagai ibadah bernilai pahala. Ini menanamkan orientasi internal, 

bukan sekadar kontrol eksternal. 

2. Fungsi hukuman (‘iqāb) 

a. Mengoreksi perilaku salah secara langsung 

Hukuman berperan sebagai sinyal jelas bahwa perilaku tertentu tidak dapat 

diterima secara moral maupun sosial. Ini penting untuk mencegah normalisasi perilaku 

destruktif. 

b. Menanamkan disiplin dan rasa tanggung jawab 

Dengan menerima konsekuensi atas pelanggaran, peserta didik belajar konsep 

“accountability”: saya bertanggung jawab atas tindakan saya. Ini inti dari pendidikan 

moral Islam, karena akuntabilitas personal adalah doktrin akidah (QS. Al-Zalzalah 99:7-

8). 

c. Mencegah pengulangan pelanggaran 

Hukuman yang proporsional (bukan menghina, bukan menyakiti fisik) berfungsi 

sebagai pencegah (deterrent). Tetapi pencegahan di sini diarahkan ke aspek kesadaran, 

bukan rasa takut yang traumatik. 

d. Menumbuhkan refleksi diri (muhāsabah) 

Dalam tradisi ruhani Islam, muḥāsabah adalah praktik mengevaluasi diri. 

Hukuman yang edukatif mendorong murid untuk bertanya: “Kenapa saya melakukan itu? 

Apa dampaknya bagi orang lain? Apa alternatif yang benar?” 

e. Menjaga keteraturan dan rasa keadilan di lingkungan belajar 

Kelas akan rusak jika pelanggaran serius diabaikan. Ketika guru menindak secara 

adil, siswa lain melihat bahwa norma berlaku untuk semua. Ini membangun rasa aman 

moral di kelas. 

Penting: dalam pendidikan Islam, hukuman adalah opsi terakhir, dilakukan setelah 

nasihat (maw‘izhah), teguran lembut, dan klarifikasi nilai. Hukuman fisik yang melukai, 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

262 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

mempermalukan di depan umum, atau menimbulkan trauma dinilai tidak etis dan tidak islami 

karena bertentangan dengan prinsip rahmah (kasih sayang) dan prinsip menjaga martabat 

manusia (karāmah al-insān). 

Bentuk-bentuk Gnjaran dan Hukuman 

Agar ganjaran dan hukuman menjadi alat pendidikan, bukan sumber kerusakan 

psikologis, ada prinsip-prinsip yang harus dipatuhi: 

1. Keadilan (‘adl) 

Respon pendidik harus sepadan dengan tindakan peserta didik. Tidak boleh ada 

pilih kasih. Ketidakadilan akan merusak legitimasi moral guru di mata murid, dan murid 

akan belajar bahwa kekuasaan lebih penting daripada kebenaran. Itu bertentangan dengan 

tujuan pendidikan Islam. 

2. Kasih sayang (rahmah) 

Semua tindakan pendidik harus berniat islah (perbaikan). Nabi Muhammad saw. 

dikenal menegur dengan cara yang menjaga wajah dan harga diri orang yang salah. 

Riwayat-riwayat hadits menunjukkan bahwa beliau sering memulai koreksi dengan 

penjelasan mengapa perbuatan itu salah, bukan langsung mengutuk pelakunya. Ini 

menandakan bahwa edukasi nilai harus mendahului hukuman teknis. 

3. Konsistensi aturan 

Aturan harus jelas, diketahui bersama, dan diterapkan konsisten. Jika aturan 

berubah-ubah sesuai mood guru, peserta didik akan belajar ketakutan, bukan 

kedisiplinan. Konsistensi adalah bagian dari keadilan. 

4. Proporsionalitas dan bertahap (tadarruj) 

Dalam fiqh tarbiyah, koreksi dilakukan bertingkat: mengingatkan, menasihati 

empat mata, menugaskan perbaikan (misalnya menulis surat refleksi), baru kalau perlu 

memberi sanksi lebih tegas. Pendekatan ini sejalan dengan kaidah umum dalam 

pendidikan Islam bahwa perubahan akhlak itu proses bertahap, bukan benturan 

mendadak. 

5. Tidak merusak martabat (ḥifẓ al-karāmah) 

Merendahkan martabat siswa (memaki di depan publik, mempermalukan di kelas, 

kekerasan fisik) adalah bentuk kedzaliman, bukan pendidikan. Ibn Khaldun menegaskan 

bahwa hukuman keras yang represif membuat anak menjadi takut, pasif, tidak kreatif, 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

263 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

dan cenderung munafik—taat di depan guru, melawan di belakang guru. Menurut beliau, 

pola ini mematikan kecerdasan dan memerosotkan jiwa. 

Dengan demikian, baik ganjaran maupun hukuman tidak boleh dikelola secara emosional 

dan spontan. Keduanya harus menjadi instrumen sadar untuk menanamkan nilai. 

Implementasi dalam Dunia Pendidikan 

Dalam praktik sehari-hari di kelas, peran guru dalam Islam tidak tunggal. Guru 

diposisikan dalam tiga peran kunci: 

1. Mu’allim (penyampai ilmu) 

Guru memastikan pengetahuan (materi pelajaran) dipahami. Dalam peran ini, 

ganjaran dapat berupa pujian akademik, penguatan usaha belajar, dan pemberian 

kesempatan lebih lanjut (misalnya mewakili kelas dalam lomba). Ini mengafirmasi 

bahwa ilmu itu bernilai. 

2. Murabbi (pembina perkembangan jiwa dan karakter 

Di sini, ganjaran dan hukuman diarahkan pada pembiasaan akhlak: salam, sopan 

santun, adab berbicara, ketepatan janji, kebersihan, tanggung jawab kelompok. Hukuman 

di level ini umumnya bersifat edukasi sosial, misalnya kewajiban memperbaiki 

kerusakan yang ditimbulkan atau meminta maaf secara tulus. Tujuannya adalah 

restoratif, bukan destruktif. 

3. Muaddib (penanaman adab) 

Adab adalah tata moral perilaku yang selaras dengan kehormatan diri, orang lain, 

dan Allah. Dalam peran ini, guru menuntun murid memahami bahwa pelanggaran akhlak 

bukan sekadar “melanggar aturan”, tetapi “melanggar nilai”. Ini selaras dengan gagasan 

Al-Ghazali bahwa pendidikan sejati adalah tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) dan tahdzib 

al-akhlaq (pembersihan akhlak), bukan hanya transfer ilmu kognitif. 

Implementasi ganjaran harus hati-hati agar tidak menciptakan ketergantungan pada 

hadiah eksternal. Jika anak hanya mau disiplin “asal dapat hadiah”, maka ganjaran justru gagal 

secara ruhani. Karena itu, guru perlu secara bertahap menggeser reward dari bentuk eksternal 

(benda, pujian publik) ke reward internal (rasa bangga bermartabat, perasaan dekat dengan 

Allah karena menunaikan amanah, pengakuan bahwa ia bisa dipercaya). Pergeseran ini sama 

dengan strategi transisi dari motivasi ekstrinsik ke motivasi intrinsik dalam psikologi motivasi 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

264 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

modern, tetapi diintegrasikan dengan niat ibadah. 

Hukuman harus disesuaikan dengan usia dan kematangan psikologis peserta didik. Anak 

usia dini tidak bisa menerima hukuman yang sama dengan remaja. Hukuman kepada anak kecil 

lebih berupa penjelasan sederhana, penegasan batas (“itu tidak boleh karena menyakiti 

teman”), atau penarikan sementara hak istimewa tertentu dengan penjelasan kenapa. Remaja, 

yang kapasitas abstraksinya lebih tinggi, dapat diberi tugas reflektif: misalnya menulis 

komitmen perbaikan, meminta maaf secara langsung, atau memperbaiki kerugian yang terjadi. 

Ini mendidik mereka memikul konsekuensi sosial dari tindakannya. 

Ganjaran dan hukuman tidak efektif jika lingkungan rumah dan sekolah kontradiktif. 

Misalnya, sekolah menekankan kejujuran, tetapi orang tua justru memuji anak ketika “berhasil 

menipu guru.” Pendidikan Islam menekankan kesinambungan lingkungan moral: keluarga, 

sekolah, dan komunitas religius saling menguatkan nilai yang sama. Karena itu, komunikasi 

guru–orang tua menjadi bagian dari sistem tarbiyah Islam, bukan urusan administratif belaka. 

Pandangan Ulama dan Tokoh Pendidikan Islam 

Langgulung menegaskan bahwa pendidikan Islam adalah proses pembentukan 

kepribadian muslim secara menyeluruh: spiritual, akhlak, intelektual, sosial. Menurutnya, 

ganjaran menumbuhkan raja’ (harap), yaitu orientasi positif bahwa melakukan kebaikan itu 

membawa kemuliaan. Hukuman menumbuhkan khauf (takut akan akibat moral), yaitu 

kesadaran batas agar manusia tidak sewenang-wenang. Keduanya adalah “dua sayap” yang 

menjaga keseimbangan jiwa. Tanpa raja’, pendidikan menjadi kering dan represif. Tanpa 

khauf, pendidikan menjadi permisif dan lunak berlebihan. 

Al-Ghazali memandang pendidikan akhlak sebagai pembersihan hati dan penataan 

kebiasaan. Ia menekankan bahwa anak belajar melalui pembiasaan (riyādhah al-nafs), 

bimbingan terus menerus, dan teladan. Hukuman boleh ada, tetapi harus lembut, bertahap, dan 

selalu dijelaskan tujuannya. Hukuman yang hanya menimbulkan rasa malu ekstrem di depan 

publik akan mematahkan jiwa anak, dan itu bertentangan dengan tugas guru sebagai murabbī. 

Dengan kata lain, Al-Ghazali menolak hukuman yang merendahkan martabat. 

Ibn Khaldun, dalam Al-Muqaddimah, memberi kritik tajam terhadap hukuman fisik 

keras. Menurutnya, hukuman yang keras dan kasar melahirkan murid yang tampak patuh di 

luar tetapi sesungguhnya penakut, pasif, hilang daya kreatif, dan cenderung menggunakan 

kebohongan sebagai mekanisme bertahan. Ia menyebut bahwa represi merusak kecerdasan dan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

265 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

melemahkan karakter bangsa dari generasi ke generasi. Artinya, bagi Ibn Khaldun, hukuman 

yang brutal bukan hanya tidak efisien, tetapi berbahaya secara sosial karena memproduksi 

generasi yang tunduk secara lahir tetapi rusak secara batin. 

Pemikir pendidikan Islam modern seperti Ahmad Tafsir menekankan bahwa tugas guru 

bukan sekadar “mengatur kelas”, melainkan menumbuhkan kesadaran diri (self-awareness) 

pada murid bahwa mereka adalah subjek moral, bukan objek kontrol (Tafsir, 2010). Karena 

itu, ganjaran dan hukuman harus selalu dijelaskan rasionalnya: mengapa diberi ganjaran, 

mengapa diberi hukuman, nilai apa yang dilanggar, nilai apa yang ditegakkan. Transparansi 

nilai ini penting agar murid tidak sekadar takut guru, tetapi paham benar-salah secara 

substantif. 

KESIMPULAN  

Ganjaran (tsawāb) dan hukuman (‘iqāb) dalam pendidikan Islam merupakan instrumen 

pedagogis yang berfungsi membentuk akhlak, kedisiplinan, dan tanggung jawab moral peserta 

didik. Keduanya memiliki dasar teologis yang kuat dalam Al-Qur’an dan Sunnah, serta 

landasan filosofis pada konsep fitrah manusia dan prinsip keadilan (‘adl). Ganjaran berperan 

sebagai penguatan perilaku positif melalui penghargaan yang bermakna secara emosional dan 

spiritual, sedangkan hukuman berfungsi sebagai koreksi edukatif yang diarahkan untuk 

menyadarkan, bukan menyakiti. 

Penerapan keduanya harus memenuhi prinsip kasih sayang, proporsionalitas, dan 

konsistensi, dengan guru bertindak sebagai mu’allim, murabbī, dan mu’addib. Dengan 

keseimbangan antara dorongan (targhīb) dan peringatan (tarhīb), sistem ganjaran dan hukuman 

tidak hanya berperan sebagai kontrol perilaku, tetapi juga sebagai mekanisme internalisasi nilai 

Islam sehingga peserta didik berkembang menuju kepribadian beriman, berilmu, dan 

berakhlak.  

DAFTAR PUSTAKA 

Mursal, A., Syarifudin, S (2020). Implementasi Reward dan Punishment dalam Pendidikan Islam. Al-

Liqo: Jurnal Pendidikan Islam, 5(2) 

Saihu, S. Agus, M (2019). Konsep Penguatan Perilaku dalam Perspektif Pendidikan Islam. Ta’dibuna: 

Jurnal Pendidikan Islam (8) 

Daradjat, Z. (2004). Pendidikan agama dalam keluarga dan sekolah. Jakarta: Bumi Aksara. 

Langgulung, H. (1991). Asas-asas pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka Al-Husna. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

266 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

Langgulung, H. (1991). Manusia dan Pendidikan: Suatu Analisa Psikologi dan Pendidikan Islam. 

Jakarta: Pustaka al-Husna. 

Mujib, A., & Mudzakkir, J. (2006). Ilmu pendidikan Islam. Jakarta: Kencana Prenada Media Group. 

Nizar, S. (2013). Sejarah pendidikan Islam: Menelusuri jejak sejarah pendidikan era Rasulullah 

sampai Indonesia. Jakarta: Kencana (Prenada Media Group). 

Tafsir, A. (2010). Filsafat pendidikan Islami: Integrasi jasmani, rohani, dan kalbu memanusiakan 

manusia. Bandung: PT Remaja Rosdakarya. 

Al-Ghazali, A. H. (2005). Ihya’ ‘Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Fikr. 

Ibn Khaldun. (2000). Al-Muqaddimah. Beirut: Dar al-Fikr.  

Bandura, A. (1986). Social Foundations of Thought and Action: A Social Cognitive Theory. Englewood 

Cliffs, NJ: Prentice-Hall. 

Skinner, B. F. (1953). Science and Human Behavior. New York: The Macmillan Company. 

Al-Qur’anul Karim. 

Tirmidzi. Sunan al-Tirmidzi. 

 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

