Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

HERMENEUTIKA PEMBEBASAN DAN POLIGAMI : TELAAH PEMIKIRAN
NASR HAMID ABU ZAID

Alya Viona!, Faizin?
L2Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang

Email: alyaviona8836@gmail.com!, faizin.uinib@gmail.com?

Abstrak: Tulisan ini membahas pemikiran tafsir Nasr Abu Zayd (w. 2010) dan penerapan
metode tafsir yang digunakannya ketika menafsirkan “ayat-ayat poligami.” Melalui penelitian
kepustakaan (library research) dengan analisis isi (content analysis), penulis menyimpulkan
bahwa Abu Zayd menerapkan metode tafsir tematik dengan pendekatan kontekstual.
Pendekatan ini memiliki kesamaan dengan metode Double Movement yang dikembangkan oleh
Fazlur Rahman.Teori penafsiran kontekstual (al-gira’ah al-siyaqiyyah) Abu Zayd terdiri atas
dua langkah utama: pertama, mengembalikan makna (ma ‘na) teks kepada konteks historis dan
kulturalnya (tarikhiyyat al-dalalah); kedua, mengaplikasikan makna signifikansi (maghza)
dalam konteks kekinian. Berdasarkan analisis kontekstualnya terhadap “ayat-ayat poligami,”
Abu Zayd berpendapat bahwa poligami bukan merupakan tujuan akhir syariat Islam. Ia menilai
poligami sebagai ketentuan yang bersifat sementara dan dibatasi oleh syarat-syarat yang ketat.
Adapun makna signifikan (maghza) dari ayat-ayat tersebut, menurut Abu Zayd, adalah keadilan
dan kesetaraan. Ia juga menegaskan bahwa tujuan akhir yang tersirat (maskiit ‘anhu) dari wahyu
mengenai “ayat-ayat poligami” sesungguhnya adalah monogami.

Kata kunci: Abu Zayd, Hermeneutik, Poligami.

Abstract: This article examines Nasr Abu Zayd'’s (d. 2010) thought of tafsir and takes a close
look at its implementation when he interprets “polygamy verses”. With library research method
and content analysis, I conclude that Abu Zayd uses thematic method of interpretation, by using
contextual analysis approach. This method is similar to Fazlur Rahman’s Double Movement
method. Abu Zayd'’s contextual interpretation theory (al-qira’ah al-siya qiyyah ) operates in
the following steps, first, turn to the meaning (ma’na) of the text in its historical and cultural
context (tarikhiyyat al-dalalah); and second, implement its significance (maghza) in
contemporary context. Based on his contextual analysis (al-gira’ah al-siyaqiyyah) to polygamy
verses, Abu Zayd concludes that polygamy is not the final purpose Islamic teaching (shari’ah
al-Islamiyah). Polygamy is a temporal decision which is related to the very tight prerequisites.
According to him, the significance (maghza) of the Qur’an text talking about polygamy is
however justice and equality. Otherwise, Abu Zayd says that the implicit (maskut ‘anhu) final
purpose of the revelation of “polygamy related-verses” are monogamy.

Keywords: Abu Zayd, Hermeneutik, Polygamy.

267


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa
mailto:alyaviona8836@gmail.com1
mailto:faizin.uinib@gmail.com2

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

PENDAHULUAN

Perkembangan studi hermeneutika di kalangan umat Islam telah menimbulkan
perdebatan panjang dan melahirkan beragam pandangan yang saling berseberangan. Hingga
kini, wacana mengenai penerapan hermeneutika dalam penafsiran al-Qur’an masih
berlangsung dan belum mencapai titik temu yang final. Sebagian kalangan akademisi menolak
penerapan hermeneutika dalam studi Islam secara keseluruhan, sementara yang lain justru
menerimanya secara utuh. Di antara kedua posisi tersebut, terdapat kelompok yang mengambil
sikap moderat dengan berpendapat bahwa sebagian konsep hermeneutika masih dapat
disesuaikan dan digunakan dalam konteks penafsiran Islam. Terlepas dari perbedaan
pandangan tersebut, tidak dapat disangkal bahwa pendekatan hermeneutika telah memberikan
kontribusi signifikan terhadap lahirnya metode-metode penafsiran al-Qur’an yang lebih
kontekstual dan modern. Beberapa tokoh penting yang dikenal mengembangkan pendekatan
ini antara lain Fazlur Rahman dengan teori double movement, Amina Wadud dengan
pendekatan hermeneutika feminisnya, serta Abdullah Saeed dengan tafsir kontekstual yang ia
gagas.

Al-Qur’an memiliki posisi yang sangat sentral dalam kehidupan umat Islam. Seperti
dinyatakan oleh Hasan Hanafi (1989:7), al-Qur’an telah menjadi sumber inspirasi utama dan
pedoman bagi perjalanan umat Islam selama lebih dari empat belas abad. Oleh karena itu,
ketika muncul ketimpangan dalam realitas sosial, seperti dalam hubungan antara laki-laki dan
perempuan, sejumlah pemikir Muslim tidak serta-merta menyalahkan al-Qur’an, melainkan
meninjau kembali cara penafsirannya.

Para sarjana Muslim yang menemukan adanya kesenjangan antara teks al-Qur’an dan
praktik sosial umat Islam cenderung melakukan reinterpretasi (penafsiran ulang) dan menilai
bahwa masalah tersebut lebih disebabkan oleh kekeliruan dalam penafsiran (misinterpretation)
ketimbang oleh teks suci itu sendiri. Sebagai contoh, dalam konteks relasi gender, Nina
Nurmila dalam karyanya Women, Islam and Everyday Life mengemukakan bahwa
ketimpangan gender dan ketidakadilan terhadap perempuan berakar pada kecenderungan
pembacaan al-Qur’an yang literal. Oleh karena itu, ia menegaskan perlunya pendekatan
penafsiran yang lebih kontekstual untuk mewujudkan nilai-nilai keadilan dan kesetaraan

gender (Nurmila, 2009: 12, 149—-150).

268


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

Sejalan dengan pandangan Nina Nurmila, Nasaruddin Umar juga menyoroti adanya
kecenderungan bias gender dalam sejumlah penafsiran yang termuat dalam kitab-kitab tafsir
klasik. Ia menduga bahwa akar dari bias tersebut terletak pada pendekatan metodologis yang
digunakan dalam proses penafsiran. Salah satu contohnya dapat dilihat pada metode tahlili,
yang menurutnya sering kali bersifat parsial dan kurang mampu menangkap weltanschauung
(pandangan dunia) al-Qur’an secara menyeluruh. Keterbatasan ini berdampak pada hasil tafsir
yang tidak komprehensif, seperti dalam pembahasan mengenai poligami. Melalui metode
tahlili, praktik poligami cenderung dipandang masih diperbolehkan selama syarat keadilan
dapat terpenuhi. Sebaliknya, pendekatan maudhu’i yang bersifat tematik dan holistik
menunjukkan bahwa keadilan yang disyaratkan dalam konteks poligami sejatinya sulit
diwujudkan oleh manusia. Dengan demikian, perbedaan metodologi penafsiran menghasilkan

kesimpulan yang juga berbeda (Umar, 1999: 282-283).

METODE PENELITIAN

Berdasarkan pertimbangan tersebut, penulis memandang penting untuk menelaah
pendekatan-pendekatan metodologis dalam tafsir, terutama dalam mencari alternatif
penafsiran terhadap isu-isu bias gender, khususnya yang berkaitan dengan poligami. Salah satu
tokoh yang dianggap relevan untuk dikaji dalam konteks ini adalah Nasr Hamid Abu Zayd.
Meskipun pandangan-pandangannya sering menimbulkan kontroversi, terdapat beberapa
alasan yang menjadikannya menarik untuk diteliti: pertama, ia memiliki latar belakang
akademik yang kuat dalam bidang tafsir al-Qur’an; kedua, ia pernah menulis secara khusus
mengenai persoalan perempuan; dan ketiga, ia secara terbuka menyebut dirinya sebagai
seorang feminis, lebih tepatnya feminis Muslim (Ichwan, 2003: xii).

Tulisan ini berfokus pada pemikiran tafsir Nasr Abu Zayd (w. 2010), khususnya
penerapan metode tafsirnya dalam menjelaskan “ayat-ayat poligami.” Melalui penelitian
kepustakaan (/ibrary research), tulisan ini berupaya menelusuri bagaimana metode tafsir Abu
Zayd bekerja dalam mengungkap makna tersembunyi atau al-maskiit ‘anhu dari teks al-
Qur’an. Konsep ini menarik untuk dikaji karena menawarkan alternatif metodologis dalam
menjembatani keterbatasan teks dengan dinamika realitas kontemporer yang terus
berkembang.

Penelitian ini juga bertujuan untuk menampilkan salah satu bentuk metode tafsir

hermeneutika yang dikembangkan oleh Abu Zayd sebagai kontribusi terhadap perkembangan

269


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

studi tafsir modern. Kajian ini bersifat kualitatif dengan pendekatan kepustakaan, di mana data
dikumpulkan dari berbagai sumber seperti buku, jurnal, dan tulisan ilmiah yang relevan dengan
topik penelitian. Proses analisis dilakukan melalui kajian pustaka yang mendalam terhadap
literatur-literatur tersebut, dengan mengacu pada metode penelitian kualitatif sebagaimana

dijelaskan oleh Masyhuri dan M. Zainudin (2008).

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Biografi Nasr Hamid Abu Zayd

Nasr Hamid Abu Zayd lahir pada 10 Juli 1943 di Mesir. Bidang utama keilmuannya
adalah sastra Arab. [a menempubh seluruh jenjang pendidikan akademiknya—sarjana, magister,
dan doktor—di Jurusan Bahasa dan Sastra Arab, Universitas Kairo, Mesir (1968—1981).
Ketertarikan Abu Zayd terhadap kajian al-Qur’an bermula saat ia meneliti teori majaz dalam
al-Qur’an menurut pandangan kaum Mu’tazilah, yang kemudian menjadi topik tesis masternya
berjudul al-Ittijah al-‘Aqli fi al-Tafsir: Dirasah fi Qadiyyat al-Majaz fi al-Qur’an ‘inda al-
Mu tazilah (1977). Ketertarikan ini berlanjut dalam disertasinya untuk program doktoral yang
berjudul Falsafah al-Ta’wil: Dirasah fi Ta’wil al-Qur’an ‘inda Muhyi al-Din Ibn ‘Arabi
(1981).

Dalam perjalanan intelektualnya, Abu Zayd pernah menjadi fellow di Centre for Middle
East Studies, University of Pennsylvania, Amerika Serikat (1978), serta visiting professor di
Osaka University of Foreign Studies, Jepang (1985—-1989). Dari pengalaman akademik di luar
negeri tersebut, ia mulai mengenal dan mendalami teori-teori hermeneutika modern.
Sepulangnya ke Mesir, ia menulis artikel penting yang membahas secara kritis pemikiran para
tokoh hermeneutika seperti Friedrich Schleiermacher, Wilhelm Dilthey, Hans-Georg Gadamer,
Paul Ricoeur, dan E.D. Hirsch. Sementara selama masa tinggalnya di Jepang, ia banyak
menghasilkan karya penting, di antaranya Nagd al-Khitab al-Dini dan Mafhum al-Nass:
Dirasah fi ‘Ulum al-Qur’an, dua karya yang kemudian dianggap sebagai tonggak penting
dalam pengembangan studi al-Qur’an dan hermeneutika modern (Rahman, 2001: 3, 12).

Pada masa pengasingannya di Belanda, Abu Zayd melanjutkan karier akademisnya
sebagai profesor di Universitas Leiden dan menjabat sebagai Ibn Rushd Chair of Humanism
and Islam di Universitas Utrecht (1995-2010).

Beberapa karya penting yang memperlihatkan kontribusinya dalam bidang tafsir,

hermeneutika, dan pemikiran keislaman antara lain: al-Imam al-Shafi’i wa Ta’sis al-

270


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

Aydiyulujiyyah wa al-Wasamiyyah (1992), Nagd al-Khitab al-Dini (1992), Mafhum al-Nass:
Dirasah fi ‘Ulum al-Qur’an (1993), al-Nass wa al-Sultah wa al-Haqiqah: al-Fikrah al-
Diniyyah bayna Iradat al-Ma rifah wa Iradat al-Haymanah (1995), al-Mar’ah fi al-Khitab al-
Azma (1995), Dawa’ir al-Khauf (1999), al-Tafkir fi Zaman al-Takfir (2003), Rethinking the
Qur’an: Towards a Humanistic Hermeneutics (2004), Voice of an Exile: Reflections on Islam
(2004), dan Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical Analysis (2006). Seluruh
karya tersebut menunjukkan konsistensi Abu Zayd dalam mengusung pendekatan kritis dan
humanistik terhadap teks-teks keagamaan, terutama al-Qur’an (Ichwan, 1999: 11-20, 115-
118).

Abu Zayd merupakan salah satu pemikir Muslim yang berupaya menghadirkan corak
tafsir baru terhadap al-Qur’an, yang berorientasi pada relevansi dan signifikansi pesan teks bagi
konteks kekinian. Dalam pandangannya, penafsiran terhadap al-Qur’an harus bersifat produktif
(al-gira’ah al-muntijah), yakni pembacaan yang tidak berhenti pada makna literal teks, tetapi
berupaya menyingkap tujuan dan makna terdalam dari pewahyuan itu sendiri (Zayd, 1992:
115).

Menurut Abu Zayd, untuk memahami teks al-Qur’an dengan tepat, seseorang tentu harus
mengetahui bahasa Arab, karena teks al-Qur’an diturunkan dan ditulis dalam bahasa Arab.
Menurut Abu Zayd, pertama-tama, seorang penafsir harus mengetahui ilmu-ilmu seperti
morfologi, semiotik, dan semantik. Setelah itu ia harus memahami ilmu nahwu, i‘rab, dan
balaghah yang mencakup di dalamnya ilmu ma‘ani, bayan, dan badi‘. Dengan ilmu-ilmu ini,
seorang peafsir akan mampu menyingkap makna dari teks (Zayd, 1993: 268).

Teori kontekstual Abu Zayd terletak pada dua level: pertama, konteks al-Qur’an sendiri
pada saat diturunkan, yang mencakup pada konteks internal dan eksternal; dan kedua, konteks
masa di mana signifikan teks akan diterapkan. Menurut Abu Zayd, sebuah penafsiran
kontekstual (al-gira’ah al-siyaqiyyah) harus mengikuti dua langkah ini, yaitu, pertama,
kembali pada makna dalam konteks historis dan kultural teks (tarikhiyyat al-dalalah); dan
kedua, menerapkan makna signifikansi (maghza) dalam konteks kontemporer/kini (Rahman,

2001: 155-156).

B. Konsep Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd
Nasr Hamid Abu Zayd membangun dua asumsi dasar untuk menjelaskan pandangannya

mengenai status al-Qur’an sebagai sebuah teks. Pertama, ia berpendapat bahwa teks-teks

271


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

keagamaan pada dasarnya berasal dari bahasa manusia dan memiliki bentuk yang serupa
dengan teks-teks lain dalam tradisi kebudayaan. Kedua, berangkat dari asumsi tersebut, ia
menegaskan bahwa umat Islam masa kini perlu memperoleh kebebasan penuh dari otoritas
absolut teks-teks keagamaan (khususnya al-Qur’an) agar dapat melahirkan pemahaman
keagamaan yang lebih relevan dengan konteks zaman modern (Dozen, 2020).

Secara lebih luas, hermeneutika dalam tradisi Islam dapat dipahami sebagai sekumpulan
pendekatan dan teori yang bertujuan untuk memahami teks al-Qur’an (Ichwan, 2002: 59).
Dalam perkembangan tafsir kontemporer, terdapat setidaknya tiga orientasi utama. Pertama,
pendekatan yang berpusat pada pengarang (author-centered), yang beranggapan bahwa makna
teks bersumber dari maksud penulisnya. Dalam konteks al-Qur’an, pendekatan ini menekankan
otoritas Nabi Muhammad saw., para sahabat, tabi’in, serta para ulama sebagai pewaris otoritas
penafsiran. Tanpa bimbingan otoritas tersebut, pemahaman terhadap maksud syariat dianggap
sulit dicapai secara objektif. Kedua, pendekatan yang berpusat pada teks (text-centered), yang
meyakini bahwa makna sudah termuat secara mandiri di dalam teks itu sendiri, sehingga teks
dipandang memiliki otoritas dan objektivitas tersendiri tanpa harus dikaitkan dengan
pengarangnya. Ketiga, pendekatan yang berpusat pada pembaca (reader-centered), yang
berpandangan bahwa makna teks dibentuk melalui interaksi dan interpretasi pembacanya.
Dengan demikian, pemaknaan teks dapat disesuaikan dengan kebutuhan serta konteks sosial
dan budaya pembaca (Ichwan, 2002: 27).

Dalam kerangka ini, metode hermeneutika Abu Zayd berangkat dari pandangannya
tentang hakikat teks, khususnya teks al-Qur’an. Ia menekankan pentingnya memahami
historisitas al-Qur’an, kesadaran terhadap konteks sejarah pewahyuannya, serta perlunya sikap
kritis terhadap teks dan realitas sosial tempat teks itu lahir. Menurut Abu Zayd, hubungan
antara pembaca dan teks harus bersifat dialektis (jadaliyyah), agar penafsir tidak terjebak dalam
ideologisasi tafsir. Berdasarkan prinsip tersebut, ia mengembangkan metode interpretasi yang
bersifat humanistik dan dialogis, yang kemudian ia sebut sebagai “hermeneutika humanistik.”

Abu Zayd mengaitkan konsep hermeneutika ini dengan ta 'wil dalam tradisi Islam, yang
menurutnya berbeda dari talwin (ideologisasi makna). Ia juga membedakan antara tafsir dan
ta 'wil: tafsir berfungsi untuk menyingkap makna eksplisit dari teks, sedangkan ta "wil bertujuan
menghubungkan makna tersebut dengan realitas dan kebutuhan masa kini. Dengan demikian,

ta’'wil dalam pandangan Abu Zayd memiliki makna yang sepadan dengan hermeneutika, yakni

272


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

sebagai proses pemaknaan yang hidup, kontekstual, dan fungsional.

C. Aplikasi Pemikiran Nasr Abu Zayd terhadap Ayat-ayat Poligami

Nasr Hamid Abu Zayd dikenal sebagai seorang pemikir yang berpandangan humanis.
Gagasan humanismenya tidak hanya tampak dalam cara ia memahami hakikat al-Qur’an
(Zayd, 2004; Sukidi, 2009), tetapi juga tercermin jelas dalam hasil-hasil penafsirannya. Dari
berbagai karyanya, terlihat bahwa ia memiliki perhatian besar terhadap isu-isu kemanusiaan
dan hak asasi manusia (HAM), termasuk di dalamnya persoalan hak-hak perempuan dan
kesetaraan gender. Dalam konteks ini, tema mengenai poligami mendapatkan perhatian yang
cukup besar dan proporsional dalam kajiannya.

Dari sekian banyak karya Abu Zayd, terdapat dua buku yang secara khusus membahas
persoalan perempuan, yaitu al-Mar’ah fi al-Khitab al-Azmah (Perempuan dalam Wacana
Krisis, 1994) dan Dawa’ir al-Khauf: Qira’ah fi Khitab al-Mar’ah (Lingkaran Ketakutan:
Pembacaan atas Wacana Perempuan, 1999). Buku kedua ini merupakan versi revisi dan
perluasan dari buku yang pertama. Dalam al-Mar’ah fi al-Khitab al-Azmah, Abu Zayd
menganalisis bagaimana wacana keagamaan tentang perempuan berhubungan dengan wacana
kebangkitan (nahdah) Arab-Islam. Ia menyoroti bahwa, sebagaimana terjadi di dunia Barat-
Eropa, perempuan di masyarakat Arab-Islam juga mengalami marginalisasi dan dijauhkan dari
berbagai bidang kehidupan sosial, termasuk di Mesir.

Sementara dalam Dawa’ir al-Khauf, Abu Zayd menambahkan sejumlah bab baru yang
membahas tentang “ketakutan laki-laki terhadap perempuan.” Menurutnya, ketakutan ini
berakar pada kekuatan perempuan yang tercermin dalam kemampuan mereka untuk bersabar,
bertoleransi, serta perannya sebagai “pencipta kehidupan” (sani * al-hayat). Dari sinilah, ujar
Abu Zayd, muncul berbagai bentuk penindasan terhadap perempuan, baik melalui sistem
sosial, budaya, maupun agama. la menegaskan bahwa agama sering kali dijadikan alat
ideologis untuk mempertahankan dominasi laki-laki (Zayd, 2003: xvii—xx).

Dalam kedua karya tersebut, Abu Zayd menelaah berbagai isu yang berkaitan dengan
status dan hak-hak perempuan dengan menempatkannya dalam kerangka semangat dasar al-
Qur’an, yakni nilai kesetaraan. Ia, misalnya, mengkaji bagaimana posisi perempuan yang
sangat terpinggirkan pada masa pra-Islam diluruskan oleh ajaran al-Qur’an. Terkait pandangan
bahwa Hawa diciptakan dari tulang rusuk Adam, Abu Zayd menolak anggapan tersebut dengan

menegaskan bahwa klaim itu tidak bersumber dari al-Qur’an, melainkan berasal dari mitos

273


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

yang banyak ditemukan dalam tafsir-tafsir klasik. Pandangannya ini juga berkaitan dengan
pembacaan ulang terhadap ayat-ayat seperti QS. an-Nisa’: 34, yang sering dijadikan dasar

legitimasi bagi superioritas laki-laki atas perempuan.

Taga Ly iel] Cubaid i a8 S 540 e 38T Ly omn e gm0 0 Ly S e (334158 Ola 3l
e a9 RFe . @ et o4 0% ”-,‘:«”i’-%’u oL |- PR 1 U T S T R SR N s '..’-,..“",%‘
O8O Sls (gl 15235 308 A kal (18 (48 33 ylal 5 aalianl) (8 058 5 a5 (0 3hasd (8 55 §380A5 5 )

Abu Zayd menegaskan bahwa ayat tersebut harus dipahami sebagai deskripsi
kontekstual, bukan sebagai ketentuan absolut dari Tuhan yang menetapkan superioritas laki-
laki atas perempuan. Menurutnya, ayat itu perlu ditafsirkan kembali agar sejalan dengan tujuan
utama al-Qur’an dalam mengangkat martabat perempuan. Secara linguistik, ia menyoroti
bahwa istilah gawwam berhubungan dengan kemampuan seseorang dalam memberi nafkah.
Dalam pandangannya, kemampuan tersebut bersifat dinamis—tidak semata-mata menjadi
milik laki-laki, sebab perempuan juga dapat memegang peran serupa, bahkan bisa dijalankan
secara bersama dalam hubungan yang setara (Zayd, 1999: 214).

Dalam karyanya Dawa’ir al-Khauf, Abu Zayd mengajukan kritik mendalam terhadap
berbagai wacana keagamaan yang merugikan posisi perempuan. la menentang pandangan yang
membenarkan praktik poligami sebagaimana dikemukakan oleh Muhammad al-Lalibi dan
kelompok Salafi. Al-Lalibi, misalnya, berargumen bahwa poligami dapat diterima karena dua
alasan: pertama, adanya dominasi laki-laki secara historis dalam kepemimpinan; kedua,
perbedaan biologis terkait libido, di mana laki-laki dianggap memiliki hasrat seksual lebih
tinggi dibanding perempuan. Ia bahkan berpendapat bahwa poligami, meski tidak ideal, tetap
lebih baik daripada praktik zina.

Abu Zayd mengecam keras pandangan tersebut dan menilainya sebagai bentuk
pembenaran (justifikasi), bukan hasil penafsiran yang sahih. Menurutnya, relasi dominasi laki-
laki terhadap perempuan seharusnya dikaji dari perspektif antropologis-historis, bukan semata-
mata dari sudut pandang biologis. Ia berpendapat bahwa pendekatan biologis semacam itu
mereduksi manusia menjadi sekadar makhluk jasmani tanpa mempertimbangkan dimensi
sosial, budaya, dan eksistensialnya. Selain itu, klaim bahwa libido laki-laki secara alami lebih
tinggi dari perempuan ia anggap tidak memiliki dasar ilmiah yang kuat, karena perempuan juga

memiliki kompleksitas psikologis dan sosial yang tidak bisa diukur dengan parameter biologis

274


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

semata (Zayd, 1999: 228).

Lebih jauh, Abu Zayd mengkritik keras kaum literalis yang menolak Undang-Undang
Keluarga Tunisia. Penolakan ini terutama disebabkan oleh dua hal: larangan terhadap praktik
poligami dan pengalihan wewenang talak dari suami kepada lembaga peradilan. Bagi
kelompok Salafi dan literalis, kebijakan tersebut dianggap bertentangan dengan ajaran Allah,
karena dianggap “mengharamkan sesuatu yang telah dihalalkan-Nya,” yakni poligami
sebagaimana termuat dalam QS. an-Nisa’: 3. Mereka menganggap undang-undang itu sebagai
bentuk perlawanan terhadap hukum Tuhan.

Kritik Abu Zayd terhadap kaum Salafi juga mencakup pandangan mereka yang menilai
poligami sebagai bagian dari sunnah yang harus dipertahankan. Sebagian bahkan
menganggapnya sebagai ujian keimanan bagi perempuan—yakni sejauh mana seorang istri
bersedia menerima kehadiran istri lain sebagai bentuk ketaatan terhadap ajaran agama. Bagi
Abu Zayd, pandangan seperti ini menunjukkan bentuk konservatisme yang menutup ruang
ijjtihad dan mematikan dimensi rasional dalam memahami teks-teks agama.

Ia kemudian mengutip contoh historis dari kebijakan ‘Umar ibn Khattab ketika
menghadapi kasus pencurian oleh dua budak pada masa paceklik. Meskipun terdapat teks tegas
(nash) tentang hukuman potong tangan bagi pencuri, ‘Umar memutuskan untuk tidak
menerapkannya dan justru mengancam tuan mereka dengan hukuman serupa jika para budak
itu kembali mencuri. Menurut Abu Zayd, keputusan ini membuktikan bahwa ijtihad tetap
dibutuhkan bahkan dalam hal-hal yang memiliki dasar teks eksplisit, karena tujuan utama
syariat adalah keadilan dan kemaslahatan. Dengan demikian, ia menolak prinsip kaum Salafi
yang menyatakan bahwa “tidak ada ijtihad dalam perkara yang sudah memiliki teks,” sebab
sejarah Islam sendiri menunjukkan bahwa teks selalu harus dibaca dalam konteks sosial dan
kemanusiaannya (Zayd, 1999: 285-286).

Terkait QS. Al-Nisa: 3 yang menjadi sandaran kaum Salafi dan kelompok lain bagi
kebolehan poligami, yang berbunyi:

L e 5 5an 58 shs W stis =5 Gl (e oLl o0 Gl e 1A gl 3 15T T s )5
| g5 3T 230 e &l

Artinya: “Dan jika kamu takut tidak akan dapat Berlaku adil terhadap (hak-hak)

perempuan yang yatim (bilamana kamu mengawininya), Maka kawinilah wanita-wanita

275


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

(lain) yang kamu senangi : dua, tiga atau empat. kemudian jika kamu takut tidak akan

dapat Berlaku adil.

Abu Zayd mengajukan kritik tajam terhadap pandangan kaum Salafi dari berbagai sudut.
Pertama, ia mempertanyakan alasan mereka begitu kaku dalam berpegang pada makna literal
teks dan menolak kemungkinan penafsiran lain yang juga termuat di dalamnya—seperti pada
frasa “budak perempuan yang kamu miliki.” Menurut Abu Zayd, kaum Salafi gagal memahami
bahwa ketentuan mengenai hubungan dengan budak perempuan telah kehilangan relevansinya
karena perkembangan sejarah dan perubahan sosial yang menuntut penghormatan terhadap
kebebasan serta martabat manusia. Hukum tersebut, ujarnya, secara alami ditinggalkan seiring
dengan perjuangan umat manusia untuk melepaskan diri dari sistem penindasan, terutama
dalam struktur sosial-ekonomi masa lalu. Ia menilai bahwa kaum Salafi justru menolak realitas
sejarah dan kemajuan peradaban manusia, serta memilih untuk “hidup di luar konteks sejarah”
yang terus bergerak (Zayd, 1999: 287).

Dalam konteks ini, Abu Zayd menegaskan pentingnya memahami historisitas teks-teks
keagamaan. Menurutnya, teks-teks agama, termasuk al-Qur’an, merupakan produk linguistik,
sementara bahasa itu sendiri adalah hasil konstruksi sosial dan wadah kebudayaan manusia.
Oleh sebab itu, al-Qur’an pun tidak hadir di ruang hampa, melainkan sebagai peristiwa
historis—yakni wahyu yang terwujud dalam konteks sosial, budaya, dan intelektual tertentu.
Dengan demikian, memahami teks berarti juga memahami sejarah dan kondisi sosial di mana
teks itu diturunkan (Zayd, 1999: 287).

Lebih jauh, Abu Zayd menafsirkan ayat poligami dengan pendekatan kontekstual-
historis. Ia menegaskan bahwa kebolehan menikah hingga empat istri harus dibaca dalam
kerangka sosial masyarakat Arab pada masa turunnya ayat tersebut. Dalam konteks itu, ayat
poligami bukanlah legitimasi bagi dominasi laki-laki, melainkan bentuk pembatasan sekaligus
transisi historis menuju tatanan sosial yang lebih adil bagi perempuan. Dengan membatasi
jumlah istri hingga empat, al-Qur’an secara perlahan menggeser sistem patriarkal yang
menindas perempuan menuju kesetaraan yang lebih manusiawi. Abu Zayd bahkan menyebut
pembatasan ini sebagai proses naglah (transisi) menuju pembebasan perempuan dari
ketergantungan terhadap laki-laki. Setelah lima belas abad perjalanan peradaban manusia,
pembatasan ini secara alamiah mengarah pada praktik monogami sebagai tahap lanjut dari visi

pembebasan Islam (Zayd, 1999: 288).

276


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

Selain itu, Abu Zayd juga mengaitkan turunnya ayat poligami dengan kondisi sosial-
historis pasca perang Uhud. Dalam peristiwa tersebut, banyak laki-laki Muslim gugur,
sehingga muncul banyak anak yatim dan janda. Dalam situasi krisis ini, al-Qur’an memberikan
solusi sosial dengan membolehkan poligami, bukan sebagai bentuk dominasi, melainkan
sebagai mekanisme perlindungan bagi kelompok rentan dalam masyarakat (Zayd, 1999: 217).

Abu Zayd juga mengingatkan bahwa pada masa pra-Islam, praktik poligami merupakan
kebiasaan umum di kalangan masyarakat Arab tanpa batasan jumlah. Kehadiran al-Qur’an
justru membawa reformasi besar dengan membatasi jumlah istri hingga empat orang, disertai
dua syarat utama: pertama, poligami hanya dibolehkan dalam kondisi tertentu yang
menuntutnya; dan kedua, suami wajib berlaku adil terhadap seluruh istrinya. Dengan ketentuan
ini, al-Qur’an, menurut Abu Zayd, tidak sedang mendorong poligami, tetapi justru
mengarahkan masyarakat menuju tatanan sosial yang lebih adil dan berperikemanusiaan..

Selanjutnya, Abu Zayd juga melihat ayat tersebut dalam konteks al-Qur’an secara
keseluruhan, Abu Zayd meyakini bahwa peletakan teks di dalam konteksnya yang lebih luas
dapat mengungkap makna yang penting, yaitu dimensi yang tersembunyi (al-maskuut ‘anh) di

dalam wacana. Bagi Abu Zayd, adanya ayat lanjutan yang berbunyi:
Tl 508 T (0 Gl & T e 5l Bam 8 Shas W s s

Artinya: “Maka kawinilah wanita-wanita (lain) yang kamu senangi : dua, tiga atau

empat. kemudian jika kamu takut tidak akan dapat Berlaku adil.”

Ini menunjukkan bahwa bahwa perintah untuk mempraktekkan poligami tidak
dimaksudkan sebagai aturan hukum permanen al-Qur’an, tetapi lebih merupakan sesuatu yang
dibolehkanterkait syarat tertentu, terutama harus adanya sikap adil dari suami yang berpoligami
tersebut.

Menurutnya, sesuai dengan konteks kebahasaannya, bentuk teks tersebut adalah bentuk
syarat (sigaah sharm) yang terkait antara kebolehan dan ketakutan tidak bisa berbuat adil
terhadap anak-anak yatim. Sehingga sekali lagi perintah tersebut bukanlah perintah syara’ yang
tetap, tetapi dapat berubah sesuai dengan perubahan kondisi (Zayd, 1999: 217).

Akan tetapi adanya ayat lain, yaitu QS. Al-Nisa: 129, yang berbunyi:

e bt T3 42 a3 Yo &9 %-ﬂ’,;”' T oatat po i TE (oo w w]E B oo ot T U - (of.ow ST (0% w0 @ ST
O A Gl 1 5atip 1 sakiai ()5 alalllS U 5500 (Jal) S 1500 31 2ila e 1 Ll G 3100 () ) 320005 05

277


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

L5 155

Artinya: “Dan kamu sekali-kali tidak akan dapat Berlaku adil di antara isteri-isteri(mu),

walaupun kamu sangat ingin berbuat demikian, ...” (QS. Al-Nisa: 129).

Menurut Abu Zayd menunjukkan kepastian sikap dan pembatalan poligami yang
dipegangi oleh pengikut Salafi. Berdasarkan analisis linguistik, di mana struktur kalimatnya
berupa kondisional (bina’ al-jumlah al-syarmii) dan menggunakan instrumen syarat (adaat al-
syarm) “lau”, Abu Zayd mengatakan bahwa hal tersebut bermakna menghalangi terjadinya
akibat (jawab) karena keterhalangan terjadinya kondisi (syarm). Struktur (tarkiib) ini berarti
bahwa keinginan untuk bisa berbuat adil tidak akan pernah terwujud, dan oleh karenanya
terhalanglah terjadinya jawab “berlaku adil” secara keseluruhan. Dan yang terpenting, adaat
nafy “lan” di awal kalimat bermakna penegasan, yaitu penegasan terjadinya suatu kejadian
pada masa kini dan masa yang akan datang secara bersamaan. Selain itu, adanya jawab al-
syarm al-syarm yang negatif (al-manfi) yang mendahului fi il al-syarm (kata kerja kondisional
yang negatif (al-manfi) yang juga dengan adaat “lau.” Kondisi negatif ganda pada level makna
ini bermakna penegasian abadi terhadap kemungkinan berlaku adil terhadap istri-istri,
walaupun sangat menginginkannya (Zayd, 1999: 289).

Bagi Abu Zayd, “keadilan adalah salah satu dari prinsip esensial dalam Islam. Maka jika
ada pertentangan antara “prinsip” dengan hukum (pembolehan), maka suatu hukum tidak bisa
naik ke level prinsip karena hukum adalah kejadian (hadas) parsial relatif yang dikondisikan
oleh syaratsyarat yang bisa berubah-rubah karena adanya kebutuhan mendesak (daruurah ).
Oleh karena itu, jika suatu hukum bertentangan dengan “prinsip” maka kita harus
mengorbankan hukum itu. Dan oleh karenanya maka al-Qur’anberdasarkan perkembangan
konteks internal teks hampir mengharamkan poligami secara potensial (implisit /maskut ‘anh
1) (Zayd, 1999: 289).

Berdasarkan pada ayat yang menyatakan bahwa seseorang tidak akan mungkin dapat
berbuat adil walaupun ia menginginkannya tersebut juga, dan mengikuti Muhammad Abduh
yang mendasarkan pendapatnya pada kaedah “mendahulukan menolak bahaya daripada
mengambil manfaat” (dar al-mafasid mugaddam ‘ala jalb al-masalih), Abu Zayd
berpandangan bahwa poligami dapat diharamkan secara tegas (muh}aram qam’i) apabila ada

ketakutan tidak bisa berbuat adil (Zayd, 1999: 220-221).

278


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

Melalui analisis seperti ini, Abu Zayd menemukan makna (ma 'na), arah teks (dalalah
alnas) dan signifikansi (maghza) teks. Dengan memperhatikan hal-hal tersebut tampaknya, ia
berkesimpulan bahwa tujuan akhir dari pewahyuan (yang tidak tersurat [maskuut ‘anhu]) dari
ayat-ayat poligami seperti tercantum dalam al-Qur’an adalah monogami (Ichwan, 2004: 37).
Lebih tegas lagi, bisa dikatakan bahwa hukum praktek poligami, dalam pandangan Abu Zayd,

bisa menjadi haram ketika ada ketakutan tidak bisa berbuat adil.

KESIMPULAN

Dari pemaparan di atas dapat disimpulkan bahwa Abu Zayd meyakini satu-satunya cara
untuk memahami perkembangan tafsir modern dengan cara menginterpretasikan al-Qur’an
secara “objektif” yaitu dengan menerapkan pendekatan linguistik dan sastra yang diajukan
Amin al-Khuli (aldirasah al-adabiyyah) atas teks alQur’an, di mana konsep “teks” mempunyai
posisi yang sentral dengan penggunaan kesadaran ilmiah (al-way al-ilmi). Abu zayd memulai
dengan sebuah proposisi tentang hubungan antara teks (nashsh) dan interpretasi (ta 'wil).
Menurutnya, teks dan interpretasi itu seperti dua sisi yang tidak terpisahkan. Dengan demikian,
teori interpretasi tidak dapat dipisahkan dari teori teks.

Kemudian terkait poligami, menurut Abu Zayd poligami bukanlah tujuan akhir dari
syariat Islam. [a adalah ketetapan temporal yang terkait persyaratan-persyaratan yang sangat
ketat. Berdasarkan pengkajian tematik dan hermeneutik-analitik-interpretatif, Abu Zayd
berkesimpulan bahwa signifikansi teks al-Qur’an yang berbicara tentang poligami adalah
keadilan dan kesetaraan. Dan pesan yang tersembungi (maskut ‘anh ) dari struktur teks

tersebut, yang merupakan tujuan akhir dari pewahyuan al-Qur’an adalah monogami.

DAFTAR PUSTAKA

Dozan, Wely, ‘Aplikasi Pendekatan Hermeneutika Al-Qur ’an Nasr Hamid Abu Zayd
Terhadap QS. AlNisa’ (4): 3 Dan Al-Nahl (16): 3-4°, Revelatia: Jurnal lImu Al-Qur’an
Dan Tafsir, 1.2 (2020), 105 <https.//doi.org/10.19105/revelatia.v1il.3802>

Ichwan, Moch. Nur, Meretas Kesarjanaan Kritis Al-Quran: Teori Hermeneutika Nasr
HamidAbu Zaid (Jakarta: Mizan, 2003)

Hanafi, Hasan. al-Yamiin wa al-Yasaar fi al-Fikr al-Dinii, Mesir: Madlubi, 1989.

Nurmila, Nina. Women, Islam and Everyday Life: Renegosiating Polygamy in Indonesia
Oxon: Routledge, 2009.

279


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa Vol. 6, No. 4, November 2025

Rahman, Fazlur. Islam. USA: University of Chicago Press, 1979.

Rahman, Yusuf. The Hermeneutical Theory of Nasr Hamid Abu Zayd. PhD Dissertation.
Montreal: McGill University, 2001.

Umar, Nasaruddin. Argumen Kesetaraan Jender Perspektif al-Qur’an. Jakarta: Paramadina,
1999.

Zayd, Abu. Dawa’ir al-Khauf. Kairo: Da>r al-Nus}u>s}, 1999.

al-Nass wa al-Sultah wa al-hagqiiqah: al-Fikra al-Dini bayna al-Iradah al-Ma rifah wa Iradah
al-Haymana. Beirut: Al-Markaz al-Thagafi al-‘Arabi, 1995.

Mafhuum al-Nass : Dirasah fi ‘Ulum al-Qur’aan. Tt: al-Hayah al-Misriyyah al-Aama li
alKitaab, 1993.

Naqd al-Khitab al-Dini. Kairo: Sina 1i al-Nashr, 1992.

Rethinking the Qur’an: Towards a Humanistic Hermeneutics. Utrecht: Humanistic University
Press, 2004.

Dekonstruksi Gender: Kritik Wacana Perempuan dalam Islam. terj. Moch Nur Ichwan,

Yogyakarta: SAMHA, 2003

280


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

