
 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

267 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

HERMENEUTIKA PEMBEBASAN DAN POLIGAMI : TELAAH PEMIKIRAN 

NASR HAMID ABU ZAID 

 
Alya Viona1, Faizin2  

1,2Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang 

Email: alyaviona8836@gmail.com1, faizin.uinib@gmail.com2            

 

Abstrak: Tulisan ini membahas pemikiran tafsir Nasr Abu Zayd (w. 2010) dan penerapan 

metode tafsir yang digunakannya ketika menafsirkan “ayat-ayat poligami.” Melalui penelitian 

kepustakaan (library research) dengan analisis isi (content analysis), penulis menyimpulkan 

bahwa Abu Zayd menerapkan metode tafsir tematik dengan pendekatan kontekstual. 

Pendekatan ini memiliki kesamaan dengan metode Double Movement yang dikembangkan oleh 

Fazlur Rahman.Teori penafsiran kontekstual (al-qirā’ah al-siyāqiyyah) Abu Zayd terdiri atas 

dua langkah utama: pertama, mengembalikan makna (ma‘nā) teks kepada konteks historis dan 

kulturalnya (tārīkhiyyat al-dalālah); kedua, mengaplikasikan makna signifikansi (maghzā) 

dalam konteks kekinian. Berdasarkan analisis kontekstualnya terhadap “ayat-ayat poligami,” 

Abu Zayd berpendapat bahwa poligami bukan merupakan tujuan akhir syariat Islam. Ia menilai 

poligami sebagai ketentuan yang bersifat sementara dan dibatasi oleh syarat-syarat yang ketat. 

Adapun makna signifikan (maghzā) dari ayat-ayat tersebut, menurut Abu Zayd, adalah keadilan 

dan kesetaraan. Ia juga menegaskan bahwa tujuan akhir yang tersirat (maskūt ‘anhu) dari wahyu 

mengenai “ayat-ayat poligami” sesungguhnya adalah monogami. 

Kata kunci: Abu Zayd, Hermeneutik, Poligami. 

Abstract: This article examines Nasr Abu Zayd’s (d. 2010) thought of tafsir and takes a  close 

look at its implementation when he interprets “polygamy verses”. With library research method 

and content analysis, I conclude that Abu Zayd uses thematic method of interpretation, by using 

contextual analysis approach. This method is similar to Fazlur Rahman’s Double Movement 

method. Abu Zayd’s contextual interpretation theory (al-qira’ah al-siya  qiyyah  ) operates in 

the following steps; first, turn to the meaning (ma’na) of the text in its historical and cultural 

context (tarikhiyyat al-dalalah); and second, implement its significance (maghza) in 

contemporary context. Based on his contextual analysis (al-qira’ah al-siyaqiyyah) to polygamy 

verses, Abu Zayd concludes that polygamy is not the final purpose Islamic teaching (shari’ah 

al-Islamiyah). Polygamy is a temporal decision which is related to the very tight prerequisites. 

According to him, the significance (maghza) of the Qur’an text talking about polygamy is 

however justice and equality. Otherwise, Abu Zayd says that the implicit (maskut ‘anhu) final 

purpose of the revelation of “polygamy related-verses” are monogamy. 

Keywords: Abu Zayd,  Hermeneutik, Polygamy. 

 

 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa
mailto:alyaviona8836@gmail.com1
mailto:faizin.uinib@gmail.com2


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

268 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

PENDAHULUAN 

Perkembangan studi hermeneutika di kalangan umat Islam telah menimbulkan 

perdebatan panjang dan melahirkan beragam pandangan yang saling berseberangan. Hingga 

kini, wacana mengenai penerapan hermeneutika dalam penafsiran al-Qur’an masih 

berlangsung dan belum mencapai titik temu yang final. Sebagian kalangan akademisi menolak 

penerapan hermeneutika dalam studi Islam secara keseluruhan, sementara yang lain justru 

menerimanya secara utuh. Di antara kedua posisi tersebut, terdapat kelompok yang mengambil 

sikap moderat dengan berpendapat bahwa sebagian konsep hermeneutika masih dapat 

disesuaikan dan digunakan dalam konteks penafsiran Islam. Terlepas dari perbedaan 

pandangan tersebut, tidak dapat disangkal bahwa pendekatan hermeneutika telah memberikan 

kontribusi signifikan terhadap lahirnya metode-metode penafsiran al-Qur’an yang lebih 

kontekstual dan modern. Beberapa tokoh penting yang dikenal mengembangkan pendekatan 

ini antara lain Fazlur Rahman dengan teori double movement, Amina Wadud dengan 

pendekatan hermeneutika feminisnya, serta Abdullah Saeed dengan tafsir kontekstual yang ia 

gagas. 

Al-Qur’an memiliki posisi yang sangat sentral dalam kehidupan umat Islam. Seperti 

dinyatakan oleh Hasan Hanafi (1989:7), al-Qur’an telah menjadi sumber inspirasi utama dan 

pedoman bagi perjalanan umat Islam selama lebih dari empat belas abad. Oleh karena itu, 

ketika muncul ketimpangan dalam realitas sosial, seperti dalam hubungan antara laki-laki dan 

perempuan, sejumlah pemikir Muslim tidak serta-merta menyalahkan al-Qur’an, melainkan 

meninjau kembali cara penafsirannya. 

Para sarjana Muslim yang menemukan adanya kesenjangan antara teks al-Qur’an dan 

praktik sosial umat Islam cenderung melakukan reinterpretasi (penafsiran ulang) dan menilai 

bahwa masalah tersebut lebih disebabkan oleh kekeliruan dalam penafsiran (misinterpretation) 

ketimbang oleh teks suci itu sendiri. Sebagai contoh, dalam konteks relasi gender, Nina 

Nurmila dalam karyanya Women, Islam and Everyday Life mengemukakan bahwa 

ketimpangan gender dan ketidakadilan terhadap perempuan berakar pada kecenderungan 

pembacaan al-Qur’an yang literal. Oleh karena itu, ia menegaskan perlunya pendekatan 

penafsiran yang lebih kontekstual untuk mewujudkan nilai-nilai keadilan dan kesetaraan 

gender (Nurmila, 2009: 12, 149–150). 

 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

269 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

Sejalan dengan pandangan Nina Nurmila, Nasaruddin Umar juga menyoroti adanya 

kecenderungan bias gender dalam sejumlah penafsiran yang termuat dalam kitab-kitab tafsir 

klasik. Ia menduga bahwa akar dari bias tersebut terletak pada pendekatan metodologis yang 

digunakan dalam proses penafsiran. Salah satu contohnya dapat dilihat pada metode tahlili, 

yang menurutnya sering kali bersifat parsial dan kurang mampu menangkap weltanschauung 

(pandangan dunia) al-Qur’an secara menyeluruh. Keterbatasan ini berdampak pada hasil tafsir 

yang tidak komprehensif, seperti dalam pembahasan mengenai poligami. Melalui metode 

tahlili, praktik poligami cenderung dipandang masih diperbolehkan selama syarat keadilan 

dapat terpenuhi. Sebaliknya, pendekatan maudhu’i yang bersifat tematik dan holistik 

menunjukkan bahwa keadilan yang disyaratkan dalam konteks poligami sejatinya sulit 

diwujudkan oleh manusia. Dengan demikian, perbedaan metodologi penafsiran menghasilkan 

kesimpulan yang juga berbeda (Umar, 1999: 282–283). 

METODE PENELITIAN 

Berdasarkan pertimbangan tersebut, penulis memandang penting untuk menelaah 

pendekatan-pendekatan metodologis dalam tafsir, terutama dalam mencari alternatif 

penafsiran terhadap isu-isu bias gender, khususnya yang berkaitan dengan poligami. Salah satu 

tokoh yang dianggap relevan untuk dikaji dalam konteks ini adalah Nasr Hamid Abu Zayd. 

Meskipun pandangan-pandangannya sering menimbulkan kontroversi, terdapat beberapa 

alasan yang menjadikannya menarik untuk diteliti: pertama, ia memiliki latar belakang 

akademik yang kuat dalam bidang tafsir al-Qur’an; kedua, ia pernah menulis secara khusus 

mengenai persoalan perempuan; dan ketiga, ia secara terbuka menyebut dirinya sebagai 

seorang feminis, lebih tepatnya feminis Muslim (Ichwan, 2003: xii). 

Tulisan ini berfokus pada pemikiran tafsir Nasr Abu Zayd (w. 2010), khususnya 

penerapan metode tafsirnya dalam menjelaskan “ayat-ayat poligami.” Melalui penelitian 

kepustakaan (library research), tulisan ini berupaya menelusuri bagaimana metode tafsir Abu 

Zayd bekerja dalam mengungkap makna tersembunyi atau al-maskūt ‘anhu dari teks al-

Qur’an. Konsep ini menarik untuk dikaji karena menawarkan alternatif metodologis dalam 

menjembatani keterbatasan teks dengan dinamika realitas kontemporer yang terus 

berkembang. 

Penelitian ini juga bertujuan untuk menampilkan salah satu bentuk metode tafsir 

hermeneutika yang dikembangkan oleh Abu Zayd sebagai kontribusi terhadap perkembangan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

270 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

studi tafsir modern. Kajian ini bersifat kualitatif dengan pendekatan kepustakaan, di mana data 

dikumpulkan dari berbagai sumber seperti buku, jurnal, dan tulisan ilmiah yang relevan dengan 

topik penelitian. Proses analisis dilakukan melalui kajian pustaka yang mendalam terhadap 

literatur-literatur tersebut, dengan mengacu pada metode penelitian kualitatif sebagaimana 

dijelaskan oleh Masyhuri dan M. Zainudin (2008). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Biografi Nasr Hamid Abu Zayd 

Nasr Hamid Abu Zayd lahir pada 10 Juli 1943 di Mesir. Bidang utama keilmuannya 

adalah sastra Arab. Ia menempuh seluruh jenjang pendidikan akademiknya—sarjana, magister, 

dan doktor—di Jurusan Bahasa dan Sastra Arab, Universitas Kairo, Mesir (1968–1981). 

Ketertarikan Abu Zayd terhadap kajian al-Qur’an bermula saat ia meneliti teori majaz dalam 

al-Qur’an menurut pandangan kaum Mu’tazilah, yang kemudian menjadi topik tesis masternya 

berjudul al-Ittijah al-‘Aqli fi al-Tafsir: Dirasah fi Qadiyyat al-Majaz fi al-Qur’an ‘inda al-

Mu’tazilah (1977). Ketertarikan ini berlanjut dalam disertasinya untuk program doktoral yang 

berjudul Falsafah al-Ta’wil: Dirasah fi Ta’wil al-Qur’an ‘inda Muhyi al-Din Ibn ‘Arabi 

(1981). 

Dalam perjalanan intelektualnya, Abu Zayd pernah menjadi fellow di Centre for Middle 

East Studies, University of Pennsylvania, Amerika Serikat (1978), serta visiting professor di 

Osaka University of Foreign Studies, Jepang (1985–1989). Dari pengalaman akademik di luar 

negeri tersebut, ia mulai mengenal dan mendalami teori-teori hermeneutika modern. 

Sepulangnya ke Mesir, ia menulis artikel penting yang membahas secara kritis pemikiran para 

tokoh hermeneutika seperti Friedrich Schleiermacher, Wilhelm Dilthey, Hans-Georg Gadamer, 

Paul Ricoeur, dan E.D. Hirsch. Sementara selama masa tinggalnya di Jepang, ia banyak 

menghasilkan karya penting, di antaranya Naqd al-Khitab al-Dini dan Mafhum al-Nass: 

Dirasah fi ‘Ulum al-Qur’an, dua karya yang kemudian dianggap sebagai tonggak penting 

dalam pengembangan studi al-Qur’an dan hermeneutika modern (Rahman, 2001: 3, 12). 

Pada masa pengasingannya di Belanda, Abu Zayd melanjutkan karier akademisnya 

sebagai profesor di Universitas Leiden dan menjabat sebagai Ibn Rushd Chair of Humanism 

and Islam di Universitas Utrecht (1995–2010). 

Beberapa karya penting yang memperlihatkan kontribusinya dalam bidang tafsir, 

hermeneutika, dan pemikiran keislaman antara lain: al-Imam al-Shafi’i wa Ta’sis al-

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

271 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

Aydiyulujiyyah wa al-Wasamiyyah (1992), Naqd al-Khitab al-Dini (1992), Mafhum al-Nass: 

Dirasah fi ‘Ulum al-Qur’an (1993), al-Nass wa al-Sultah wa al-Haqiqah: al-Fikrah al-

Diniyyah bayna Iradat al-Ma’rifah wa Iradat al-Haymanah (1995), al-Mar’ah fi al-Khitab al-

Azma (1995), Dawa’ir al-Khauf (1999), al-Tafkir fi Zaman al-Takfir (2003), Rethinking the 

Qur’an: Towards a Humanistic Hermeneutics (2004), Voice of an Exile: Reflections on Islam 

(2004), dan Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical Analysis (2006). Seluruh 

karya tersebut menunjukkan konsistensi Abu Zayd dalam mengusung pendekatan kritis dan 

humanistik terhadap teks-teks keagamaan, terutama al-Qur’an (Ichwan, 1999: 11–20, 115–

118). 

Abu Zayd merupakan salah satu pemikir Muslim yang berupaya menghadirkan corak 

tafsir baru terhadap al-Qur’an, yang berorientasi pada relevansi dan signifikansi pesan teks bagi 

konteks kekinian. Dalam pandangannya, penafsiran terhadap al-Qur’an harus bersifat produktif 

(al-qirā’ah al-muntijah), yakni pembacaan yang tidak berhenti pada makna literal teks, tetapi 

berupaya menyingkap tujuan dan makna terdalam dari pewahyuan itu sendiri (Zayd, 1992: 

115). 

Menurut Abu Zayd, untuk memahami teks al-Qur’an dengan tepat, seseorang tentu harus 

mengetahui bahasa Arab, karena teks al-Qur’an diturunkan dan ditulis dalam bahasa Arab. 

Menurut Abu Zayd, pertama-tama, seorang penafsir harus mengetahui ilmu-ilmu seperti 

morfologi, semiotik, dan semantik. Setelah itu ia harus memahami ilmu nahwu, i‘rab, dan 

balaghah yang mencakup di dalamnya ilmu ma‘ani, bayan, dan badi‘. Dengan ilmu-ilmu ini, 

seorang peafsir akan mampu menyingkap makna dari teks (Zayd, 1993: 268). 

Teori kontekstual Abu Zayd terletak pada dua level: pertama, konteks al-Qur’an sendiri 

pada saat diturunkan, yang mencakup pada konteks internal dan eksternal; dan kedua, konteks 

masa di mana signifikan teks akan diterapkan. Menurut Abu Zayd, sebuah penafsiran 

kontekstual (al-qira’ah al-siyaqiyyah) harus mengikuti dua langkah ini, yaitu, pertama, 

kembali pada makna dalam konteks historis dan kultural teks (tarikhiyyat al-dalalah); dan 

kedua, menerapkan makna signifikansi (maghza) dalam konteks kontemporer/kini (Rahman, 

2001: 155-156). 

B. Konsep Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd 

Nasr Hamid Abu Zayd membangun dua asumsi dasar untuk menjelaskan pandangannya 

mengenai status al-Qur’an sebagai sebuah teks. Pertama, ia berpendapat bahwa teks-teks 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

272 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

keagamaan pada dasarnya berasal dari bahasa manusia dan memiliki bentuk yang serupa 

dengan teks-teks lain dalam tradisi kebudayaan. Kedua, berangkat dari asumsi tersebut, ia 

menegaskan bahwa umat Islam masa kini perlu memperoleh kebebasan penuh dari otoritas 

absolut teks-teks keagamaan (khususnya al-Qur’an) agar dapat melahirkan pemahaman 

keagamaan yang lebih relevan dengan konteks zaman modern (Dozen, 2020). 

Secara lebih luas, hermeneutika dalam tradisi Islam dapat dipahami sebagai sekumpulan 

pendekatan dan teori yang bertujuan untuk memahami teks al-Qur’an (Ichwan, 2002: 59). 

Dalam perkembangan tafsir kontemporer, terdapat setidaknya tiga orientasi utama. Pertama, 

pendekatan yang berpusat pada pengarang (author-centered), yang beranggapan bahwa makna 

teks bersumber dari maksud penulisnya. Dalam konteks al-Qur’an, pendekatan ini menekankan 

otoritas Nabi Muhammad saw., para sahabat, tabi’in, serta para ulama sebagai pewaris otoritas 

penafsiran. Tanpa bimbingan otoritas tersebut, pemahaman terhadap maksud syariat dianggap 

sulit dicapai secara objektif. Kedua, pendekatan yang berpusat pada teks (text-centered), yang 

meyakini bahwa makna sudah termuat secara mandiri di dalam teks itu sendiri, sehingga teks 

dipandang memiliki otoritas dan objektivitas tersendiri tanpa harus dikaitkan dengan 

pengarangnya. Ketiga, pendekatan yang berpusat pada pembaca (reader-centered), yang 

berpandangan bahwa makna teks dibentuk melalui interaksi dan interpretasi pembacanya. 

Dengan demikian, pemaknaan teks dapat disesuaikan dengan kebutuhan serta konteks sosial 

dan budaya pembaca (Ichwan, 2002: 27). 

Dalam kerangka ini, metode hermeneutika Abu Zayd berangkat dari pandangannya 

tentang hakikat teks, khususnya teks al-Qur’an. Ia menekankan pentingnya memahami 

historisitas al-Qur’an, kesadaran terhadap konteks sejarah pewahyuannya, serta perlunya sikap 

kritis terhadap teks dan realitas sosial tempat teks itu lahir. Menurut Abu Zayd, hubungan 

antara pembaca dan teks harus bersifat dialektis (jadaliyyah), agar penafsir tidak terjebak dalam 

ideologisasi tafsir. Berdasarkan prinsip tersebut, ia mengembangkan metode interpretasi yang 

bersifat humanistik dan dialogis, yang kemudian ia sebut sebagai “hermeneutika humanistik.” 

Abu Zayd mengaitkan konsep hermeneutika ini dengan ta’wil dalam tradisi Islam, yang 

menurutnya berbeda dari talwin (ideologisasi makna). Ia juga membedakan antara tafsir dan 

ta’wil: tafsir berfungsi untuk menyingkap makna eksplisit dari teks, sedangkan ta’wil bertujuan 

menghubungkan makna tersebut dengan realitas dan kebutuhan masa kini. Dengan demikian, 

ta’wil dalam pandangan Abu Zayd memiliki makna yang sepadan dengan hermeneutika, yakni 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

273 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

sebagai proses pemaknaan yang hidup, kontekstual, dan fungsional. 

C. Aplikasi Pemikiran Nasr Abu Zayd terhadap Ayat-ayat Poligami 

Nasr Hamid Abu Zayd dikenal sebagai seorang pemikir yang berpandangan humanis. 

Gagasan humanismenya tidak hanya tampak dalam cara ia memahami hakikat al-Qur’an 

(Zayd, 2004; Sukidi, 2009), tetapi juga tercermin jelas dalam hasil-hasil penafsirannya. Dari 

berbagai karyanya, terlihat bahwa ia memiliki perhatian besar terhadap isu-isu kemanusiaan 

dan hak asasi manusia (HAM), termasuk di dalamnya persoalan hak-hak perempuan dan 

kesetaraan gender. Dalam konteks ini, tema mengenai poligami mendapatkan perhatian yang 

cukup besar dan proporsional dalam kajiannya. 

Dari sekian banyak karya Abu Zayd, terdapat dua buku yang secara khusus membahas 

persoalan perempuan, yaitu al-Mar’ah fi al-Khitab al-Azmah (Perempuan dalam Wacana 

Krisis, 1994) dan Dawa’ir al-Khauf: Qira’ah fi Khitab al-Mar’ah (Lingkaran Ketakutan: 

Pembacaan atas Wacana Perempuan, 1999). Buku kedua ini merupakan versi revisi dan 

perluasan dari buku yang pertama. Dalam al-Mar’ah fi al-Khitab al-Azmah, Abu Zayd 

menganalisis bagaimana wacana keagamaan tentang perempuan berhubungan dengan wacana 

kebangkitan (nahdah) Arab-Islam. Ia menyoroti bahwa, sebagaimana terjadi di dunia Barat-

Eropa, perempuan di masyarakat Arab-Islam juga mengalami marginalisasi dan dijauhkan dari 

berbagai bidang kehidupan sosial, termasuk di Mesir. 

Sementara dalam Dawa’ir al-Khauf, Abu Zayd menambahkan sejumlah bab baru yang 

membahas tentang “ketakutan laki-laki terhadap perempuan.” Menurutnya, ketakutan ini 

berakar pada kekuatan perempuan yang tercermin dalam kemampuan mereka untuk bersabar, 

bertoleransi, serta perannya sebagai “pencipta kehidupan” (sani‘ al-hayat). Dari sinilah, ujar 

Abu Zayd, muncul berbagai bentuk penindasan terhadap perempuan, baik melalui sistem 

sosial, budaya, maupun agama. Ia menegaskan bahwa agama sering kali dijadikan alat 

ideologis untuk mempertahankan dominasi laki-laki (Zayd, 2003: xvii–xx). 

Dalam kedua karya tersebut, Abu Zayd menelaah berbagai isu yang berkaitan dengan 

status dan hak-hak perempuan dengan menempatkannya dalam kerangka semangat dasar al-

Qur’an, yakni nilai kesetaraan. Ia, misalnya, mengkaji bagaimana posisi perempuan yang 

sangat terpinggirkan pada masa pra-Islam diluruskan oleh ajaran al-Qur’an. Terkait pandangan 

bahwa Hawa diciptakan dari tulang rusuk Adam, Abu Zayd menolak anggapan tersebut dengan 

menegaskan bahwa klaim itu tidak bersumber dari al-Qur’an, melainkan berasal dari mitos 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

274 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

yang banyak ditemukan dalam tafsir-tafsir klasik. Pandangannya ini juga berkaitan dengan 

pembacaan ulang terhadap ayat-ayat seperti QS. an-Nisā’: 34, yang sering dijadikan dasar 

legitimasi bagi superioritas laki-laki atas perempuan. 

نْ امَْوَالِّ  بِّمَآ انَْفقَوُْا مِّ ُ بعَْضَهُمْ عَلٰى بعَْضٍ وَّ لَ اللّٰه امُوْنَ عَلَى الن ِّسَاۤءِّ بِّمَا فَضَّ جَالُ قوََّ لِّحٰتُ قٰنِّتٰتٌ حٰفِّظٰتٌ لِّ لْغيَْبِّ بِّمَا حَفِّظَ  الَر ِّ مْْۗ فَالصه هِّ

بوُْهُنََّّۚ فَاِّنْ اطََعْ  عِّ وَاضْرِّ ظُوْهُنَّ وَاهْجُرُوْهُنَّ فِّى الْمَضَاجِّ ُْۗ وَالهتِّيْ تخََافوُْنَ نشُُوْزَهُنَّ فعَِّ َ كَااللّٰه ْۗ اِّنَّ اللّٰه نَّ سَبِّيْلَا نَ نكَُمْ فلَََ تبَْغوُْا عَليَْهِّ

ا  عَلِّيًّا كَبِّيْرا

Abu Zayd menegaskan bahwa ayat tersebut harus dipahami sebagai deskripsi 

kontekstual, bukan sebagai ketentuan absolut dari Tuhan yang menetapkan superioritas laki-

laki atas perempuan. Menurutnya, ayat itu perlu ditafsirkan kembali agar sejalan dengan tujuan 

utama al-Qur’an dalam mengangkat martabat perempuan. Secara linguistik, ia menyoroti 

bahwa istilah qawwam berhubungan dengan kemampuan seseorang dalam memberi nafkah. 

Dalam pandangannya, kemampuan tersebut bersifat dinamis—tidak semata-mata menjadi 

milik laki-laki, sebab perempuan juga dapat memegang peran serupa, bahkan bisa dijalankan 

secara bersama dalam hubungan yang setara (Zayd, 1999: 214). 

Dalam karyanya Dawa’ir al-Khauf, Abu Zayd mengajukan kritik mendalam terhadap 

berbagai wacana keagamaan yang merugikan posisi perempuan. Ia menentang pandangan yang 

membenarkan praktik poligami sebagaimana dikemukakan oleh Muhammad al-Lalibi dan 

kelompok Salafi. Al-Lalibi, misalnya, berargumen bahwa poligami dapat diterima karena dua 

alasan: pertama, adanya dominasi laki-laki secara historis dalam kepemimpinan; kedua, 

perbedaan biologis terkait libido, di mana laki-laki dianggap memiliki hasrat seksual lebih 

tinggi dibanding perempuan. Ia bahkan berpendapat bahwa poligami, meski tidak ideal, tetap 

lebih baik daripada praktik zina. 

Abu Zayd mengecam keras pandangan tersebut dan menilainya sebagai bentuk 

pembenaran (justifikasi), bukan hasil penafsiran yang sahih. Menurutnya, relasi dominasi laki-

laki terhadap perempuan seharusnya dikaji dari perspektif antropologis-historis, bukan semata-

mata dari sudut pandang biologis. Ia berpendapat bahwa pendekatan biologis semacam itu 

mereduksi manusia menjadi sekadar makhluk jasmani tanpa mempertimbangkan dimensi 

sosial, budaya, dan eksistensialnya. Selain itu, klaim bahwa libido laki-laki secara alami lebih 

tinggi dari perempuan ia anggap tidak memiliki dasar ilmiah yang kuat, karena perempuan juga 

memiliki kompleksitas psikologis dan sosial yang tidak bisa diukur dengan parameter biologis 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

275 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

semata (Zayd, 1999: 228). 

Lebih jauh, Abu Zayd mengkritik keras kaum literalis yang menolak Undang-Undang 

Keluarga Tunisia. Penolakan ini terutama disebabkan oleh dua hal: larangan terhadap praktik 

poligami dan pengalihan wewenang talak dari suami kepada lembaga peradilan. Bagi 

kelompok Salafi dan literalis, kebijakan tersebut dianggap bertentangan dengan ajaran Allah, 

karena dianggap “mengharamkan sesuatu yang telah dihalalkan-Nya,” yakni poligami 

sebagaimana termuat dalam QS. an-Nisā’: 3. Mereka menganggap undang-undang itu sebagai 

bentuk perlawanan terhadap hukum Tuhan. 

Kritik Abu Zayd terhadap kaum Salafi juga mencakup pandangan mereka yang menilai 

poligami sebagai bagian dari sunnah yang harus dipertahankan. Sebagian bahkan 

menganggapnya sebagai ujian keimanan bagi perempuan—yakni sejauh mana seorang istri 

bersedia menerima kehadiran istri lain sebagai bentuk ketaatan terhadap ajaran agama. Bagi 

Abu Zayd, pandangan seperti ini menunjukkan bentuk konservatisme yang menutup ruang 

ijtihad dan mematikan dimensi rasional dalam memahami teks-teks agama. 

Ia kemudian mengutip contoh historis dari kebijakan ‘Umar ibn Khattāb ketika 

menghadapi kasus pencurian oleh dua budak pada masa paceklik. Meskipun terdapat teks tegas 

(nash) tentang hukuman potong tangan bagi pencuri, ‘Umar memutuskan untuk tidak 

menerapkannya dan justru mengancam tuan mereka dengan hukuman serupa jika para budak 

itu kembali mencuri. Menurut Abu Zayd, keputusan ini membuktikan bahwa ijtihad tetap 

dibutuhkan bahkan dalam hal-hal yang memiliki dasar teks eksplisit, karena tujuan utama 

syariat adalah keadilan dan kemaslahatan. Dengan demikian, ia menolak prinsip kaum Salafi 

yang menyatakan bahwa “tidak ada ijtihad dalam perkara yang sudah memiliki teks,” sebab 

sejarah Islam sendiri menunjukkan bahwa teks selalu harus dibaca dalam konteks sosial dan 

kemanusiaannya (Zayd, 1999: 285–286). 

Terkait QS. Al-Nisa: 3 yang menjadi sandaran kaum Salafi dan kelompok lain bagi 

kebolehan poligami, yang berbunyi: 

عَ  ثَ وَرُبَٰ
نَ ٱلن ِّسَاءِّٓ مَثْنَىٰ وَثلَُٰ حُوا۟ مَا طَابَ لَكُم م ِّ مَىٰ فَٱنكِّ َٰ طُوا۟ فِّى ٱلْيتَ فْتمُْ ألَََّّ تقُْسِّ دةَا أوَْ مَا مَلكََتْ  وَإِّنْ خِّ حِّ لوُا۟ فوََٰ فْتمُْ ألَََّّ تعَْدِّ  ۖ فَإِّنْ خِّ

لِّكَ أدَنَْىٰٓ ألَََّّ تعَوُلوُا نكُُمْ َّۚ ذَٰ     أيَْمَٰ

Artinya: “Dan jika kamu takut tidak akan dapat Berlaku adil terhadap (hak-hak) 

perempuan yang yatim (bilamana kamu mengawininya), Maka kawinilah wanita-wanita 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

276 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

(lain) yang kamu senangi : dua, tiga atau empat. kemudian jika kamu takut tidak akan 

dapat Berlaku adil. 

Abu Zayd mengajukan kritik tajam terhadap pandangan kaum Salafi dari berbagai sudut. 

Pertama, ia mempertanyakan alasan mereka begitu kaku dalam berpegang pada makna literal 

teks dan menolak kemungkinan penafsiran lain yang juga termuat di dalamnya—seperti pada 

frasa “budak perempuan yang kamu miliki.” Menurut Abu Zayd, kaum Salafi gagal memahami 

bahwa ketentuan mengenai hubungan dengan budak perempuan telah kehilangan relevansinya 

karena perkembangan sejarah dan perubahan sosial yang menuntut penghormatan terhadap 

kebebasan serta martabat manusia. Hukum tersebut, ujarnya, secara alami ditinggalkan seiring 

dengan perjuangan umat manusia untuk melepaskan diri dari sistem penindasan, terutama 

dalam struktur sosial-ekonomi masa lalu. Ia menilai bahwa kaum Salafi justru menolak realitas 

sejarah dan kemajuan peradaban manusia, serta memilih untuk “hidup di luar konteks sejarah” 

yang terus bergerak (Zayd, 1999: 287). 

Dalam konteks ini, Abu Zayd menegaskan pentingnya memahami historisitas teks-teks 

keagamaan. Menurutnya, teks-teks agama, termasuk al-Qur’an, merupakan produk linguistik, 

sementara bahasa itu sendiri adalah hasil konstruksi sosial dan wadah kebudayaan manusia. 

Oleh sebab itu, al-Qur’an pun tidak hadir di ruang hampa, melainkan sebagai peristiwa 

historis—yakni wahyu yang terwujud dalam konteks sosial, budaya, dan intelektual tertentu. 

Dengan demikian, memahami teks berarti juga memahami sejarah dan kondisi sosial di mana 

teks itu diturunkan (Zayd, 1999: 287). 

Lebih jauh, Abu Zayd menafsirkan ayat poligami dengan pendekatan kontekstual-

historis. Ia menegaskan bahwa kebolehan menikah hingga empat istri harus dibaca dalam 

kerangka sosial masyarakat Arab pada masa turunnya ayat tersebut. Dalam konteks itu, ayat 

poligami bukanlah legitimasi bagi dominasi laki-laki, melainkan bentuk pembatasan sekaligus 

transisi historis menuju tatanan sosial yang lebih adil bagi perempuan. Dengan membatasi 

jumlah istri hingga empat, al-Qur’an secara perlahan menggeser sistem patriarkal yang 

menindas perempuan menuju kesetaraan yang lebih manusiawi. Abu Zayd bahkan menyebut 

pembatasan ini sebagai proses naqlah (transisi) menuju pembebasan perempuan dari 

ketergantungan terhadap laki-laki. Setelah lima belas abad perjalanan peradaban manusia, 

pembatasan ini secara alamiah mengarah pada praktik monogami sebagai tahap lanjut dari visi 

pembebasan Islam (Zayd, 1999: 288). 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

277 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

Selain itu, Abu Zayd juga mengaitkan turunnya ayat poligami dengan kondisi sosial-

historis pasca perang Uhud. Dalam peristiwa tersebut, banyak laki-laki Muslim gugur, 

sehingga muncul banyak anak yatim dan janda. Dalam situasi krisis ini, al-Qur’an memberikan 

solusi sosial dengan membolehkan poligami, bukan sebagai bentuk dominasi, melainkan 

sebagai mekanisme perlindungan bagi kelompok rentan dalam masyarakat (Zayd, 1999: 217). 

Abu Zayd juga mengingatkan bahwa pada masa pra-Islam, praktik poligami merupakan 

kebiasaan umum di kalangan masyarakat Arab tanpa batasan jumlah. Kehadiran al-Qur’an 

justru membawa reformasi besar dengan membatasi jumlah istri hingga empat orang, disertai 

dua syarat utama: pertama, poligami hanya dibolehkan dalam kondisi tertentu yang 

menuntutnya; dan kedua, suami wajib berlaku adil terhadap seluruh istrinya. Dengan ketentuan 

ini, al-Qur’an, menurut Abu Zayd, tidak sedang mendorong poligami, tetapi justru 

mengarahkan masyarakat menuju tatanan sosial yang lebih adil dan berperikemanusiaan..  

Selanjutnya, Abu Zayd juga melihat ayat tersebut dalam konteks al-Qur’an secara  

keseluruhan, Abu Zayd meyakini bahwa peletakan teks di dalam konteksnya yang lebih luas 

dapat mengungkap makna yang penting, yaitu dimensi yang tersembunyi (al-maskuut ‘anh) di 

dalam wacana. Bagi Abu Zayd, adanya ayat lanjutan yang berbunyi: 

لِّكَ أدَنَْىٰٓ ألَََّّ تعَوُلوُا۟  نكُُمْ َّۚ ذَٰ دةَا أوَْ مَا مَلكََتْ أيَْمَٰ حِّ لوُا۟ فوََٰ فْتمُْ ألَََّّ تعَْدِّ  فَإِّنْ خِّ

Artinya: “Maka kawinilah wanita-wanita (lain) yang kamu senangi : dua, tiga atau 

empat. kemudian jika kamu takut tidak akan dapat Berlaku adil.” 

Ini menunjukkan bahwa bahwa perintah untuk mempraktekkan poligami tidak 

dimaksudkan sebagai aturan hukum permanen al-Qur’an, tetapi lebih merupakan sesuatu yang 

dibolehkanterkait syarat tertentu, terutama harus adanya sikap adil dari suami yang berpoligami 

tersebut. 

Menurutnya, sesuai dengan konteks kebahasaannya, bentuk teks tersebut adalah bentuk 

syarat (sigaah sharm) yang terkait antara kebolehan dan ketakutan tidak bisa berbuat adil 

terhadap anak-anak yatim. Sehingga sekali lagi perintah tersebut bukanlah perintah syara’ yang 

tetap, tetapi dapat berubah sesuai dengan perubahan kondisi (Zayd, 1999: 217). 

Akan tetapi adanya ayat lain, yaitu QS. Al-Nisa: 129, yang berbunyi: 

يْلوُْا كُلَّ الْمَيْلِّ فتَذَرَُوْهَا لوُْا بيَْنَ الن ِّسَاۤءِّ وَلوَْ حَرَصْتمُْ فلَََ تمَِّ ا انَْ تعَْدِّ يْعوُْٓ َ كَانَ  وَلَنْ تسَْتطَِّ كَالْمُعَلَّقَةِّْۗ وَاِّنْ تصُْلِّحُوْا وَتتََّقوُْا فَاِّنَّ اللّٰه

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

278 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

ا  يْما حِّ ا رَّ  غَفوُْرا

Artinya: “Dan kamu sekali-kali tidak akan dapat Berlaku adil di antara isteri-isteri(mu), 

walaupun kamu sangat ingin berbuat demikian, ...” (QS. Al-Nisa: 129). 

Menurut Abu Zayd menunjukkan kepastian sikap dan pembatalan poligami yang 

dipegangi oleh pengikut Salafi. Berdasarkan analisis linguistik, di mana struktur kalimatnya 

berupa kondisional (bina’ al-jumlah al-syarmii) dan menggunakan instrumen syarat (adaat al-

syarm) “lau”, Abu Zayd mengatakan bahwa hal tersebut bermakna menghalangi terjadinya 

akibat (jawâb) karena keterhalangan terjadinya kondisi (syarm). Struktur (tarkiib) ini berarti 

bahwa keinginan untuk bisa berbuat adil tidak akan pernah terwujud, dan oleh karenanya 

terhalanglah terjadinya jawab “berlaku adil” secara keseluruhan. Dan yang terpenting, adaat 

nafy “lan” di awal kalimat bermakna penegasan, yaitu penegasan terjadinya suatu kejadian 

pada masa kini dan masa yang akan datang secara bersamaan. Selain itu, adanya jawab al-

syarm al-syarm yang negatif (al-manfi) yang mendahului fi’il al-syarm (kata kerja kondisional 

yang negatif (al-manfi) yang juga dengan adaat “lau.” Kondisi negatif ganda pada level makna 

ini bermakna penegasian abadi terhadap kemungkinan berlaku adil terhadap istri-istri, 

walaupun sangat menginginkannya (Zayd, 1999: 289). 

Bagi Abu Zayd, “keadilan” adalah salah satu dari prinsip esensial dalam Islam. Maka jika 

ada pertentangan antara “prinsip” dengan hukum (pembolehan), maka suatu hukum tidak bisa 

naik ke level prinsip karena hukum adalah kejadian (hadas) parsial relatif yang dikondisikan 

oleh syaratsyarat yang bisa berubah-rubah karena adanya kebutuhan mendesak (daruurah  ). 

Oleh karena itu, jika suatu hukum bertentangan dengan “prinsip” maka kita harus 

mengorbankan hukum itu. Dan oleh karenanya maka al-Qur’anberdasarkan perkembangan 

konteks internal teks hampir mengharamkan poligami secara potensial (implisit [maskut ‘anh  

]) (Zayd, 1999: 289). 

Berdasarkan pada ayat yang menyatakan bahwa seseorang tidak akan mungkin dapat 

berbuat adil walaupun ia menginginkannya tersebut juga, dan mengikuti Muhammad Abduh 

yang mendasarkan pendapatnya pada kaedah “mendahulukan menolak bahaya daripada 

mengambil manfaat” (dar al-mafasid muqaddam ‘ala jalb al-masalih), Abu Zayd 

berpandangan bahwa poligami dapat diharamkan secara tegas (muh}aram qam’i) apabila ada 

ketakutan tidak bisa berbuat adil (Zayd, 1999: 220-221). 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

279 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

Melalui analisis seperti ini, Abu Zayd menemukan makna (ma’na), arah teks (dalalah 

alnas) dan signifikansi (maghza) teks. Dengan memperhatikan hal-hal tersebut tampaknya, ia 

berkesimpulan bahwa tujuan akhir dari pewahyuan (yang tidak tersurat [maskuut ‘anhu]) dari 

ayat-ayat poligami seperti tercantum dalam al-Qur’an adalah monogami (Ichwan, 2004: 37). 

Lebih tegas lagi, bisa dikatakan bahwa hukum praktek poligami, dalam pandangan Abu Zayd, 

bisa menjadi haram ketika ada ketakutan tidak bisa berbuat adil. 

KESIMPULAN  

Dari pemaparan di atas dapat disimpulkan bahwa Abu Zayd meyakini satu-satunya cara 

untuk memahami perkembangan tafsir modern dengan cara menginterpretasikan al-Qur’an 

secara “objektif” yaitu dengan menerapkan pendekatan linguistik dan sastra yang diajukan 

Amin al-Khuli (aldirasah al-adabiyyah) atas teks alQur’an, di mana konsep “teks” mempunyai 

posisi yang sentral dengan penggunaan kesadaran ilmiah (al-way al-ilmi). Abu zayd memulai 

dengan sebuah proposisi tentang hubungan antara teks (nashsh) dan interpretasi (ta’wil). 

Menurutnya, teks dan interpretasi itu seperti dua sisi yang tidak terpisahkan. Dengan demikian, 

teori interpretasi tidak dapat dipisahkan dari teori teks. 

Kemudian terkait poligami, menurut Abu Zayd poligami bukanlah tujuan akhir dari 

syariat Islam. Ia adalah ketetapan temporal yang terkait persyaratan-persyaratan yang sangat 

ketat. Berdasarkan pengkajian tematik dan hermeneutik-analitik-interpretatif, Abu Zayd 

berkesimpulan bahwa signifikansi teks al-Qur’an yang berbicara tentang poligami adalah 

keadilan dan kesetaraan. Dan pesan yang tersembungi (maskut ‘anh ) dari struktur teks 

tersebut, yang merupakan tujuan akhir dari pewahyuan al-Qur’an adalah monogami.  

DAFTAR PUSTAKA 

Dozan, Wely, ‘Aplikasi Pendekatan Hermeneutika Al-Qur ’an Nasr Hamid Abu Zayd 

Terhadap QS. AlNisa’ (4): 3 Dan Al-Nahl (16): 3-4’, Revelatia: Jurnal Ilmu Al-Qur’an 

Dan Tafsir, 1.2 (2020), 105 <https://doi.org/10.19105/revelatia.v1i1.3802> 

Ichwan, Moch. Nur, Meretas Kesarjanaan Kritis Al-Quran: Teori Hermeneutika Nasr 

HamidAbu  Zaid (Jakarta: Mizan, 2003) 

Hanafi, Hasan. al-Yamiin wa al-Yasaar fi al-Fikr al-Dinii, Mesir: Madlubi, 1989. 

Nurmila, Nina. Women, Islam and Everyday Life: Renegosiating Polygamy in Indonesia 

Oxon: Routledge, 2009. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa


 
 
 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa                                                          Vol. 6, No. 4, November 2025 

 

280 

Inspirasi Edukatif: Jurnal Pembelajaran Aktif 

Rahman, Fazlur. Islam. USA: University of Chicago Press, 1979. 

Rahman, Yusuf. The Hermeneutical Theory of Nasr Hamid Abu Zayd. PhD Dissertation. 

Montreal: McGill University, 2001. 

Umar, Nasaruddin. Argumen Kesetaraan Jender Perspektif al-Qur’an. Jakarta: Paramadina, 

1999. 

Zayd, Abu. Dawa’ir al-Khauf. Kairo: Da>r al-Nus}u>s}, 1999. 

al-Nass wa al-Sultah wa al-haqiiqah: al-Fikra al-Dini bayna al-Iradah al-Ma’rifah wa Iradah 

al-Haymana. Beirut: Al-Markaz al-Thaqafi al-‘Arabi, 1995. 

Mafhuum al-Nass : Dirasah fi ‘Ulum al-Qur’aan. Tt: al-Hayah al-Misriyyah al-Aama li 

alKitaab, 1993. 

Naqd al-Khitab al-Dini. Kairo: Sina li al-Nashr, 1992. 

Rethinking the Qur’an: Towards a Humanistic Hermeneutics. Utrecht: Humanistic University 

Press, 2004. 

Dekonstruksi Gender: Kritik Wacana Perempuan dalam Islam. terj. Moch Nur Ichwan, 

Yogyakarta: SAMHA, 2003 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpa

