
Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

138 

 

ULAMA VS INFLUENCER: KOMPETISI OTORITAS KEAGAMAAN DI RUANG 

DIGITAL 

   

Amelia Fajri1, Dwi Noviani2 

1,2Institut Agama Islam Al-Quran Al-Ittifaqiah Indralaya 

Email amelfajri321@gmail.com1, dwi.noviani@iaiqi.ac.id2          

Abstrak: Transformasi digital telah mengubah lanskap otoritas keagamaan Islam di Indonesia. 

Penelitian ini menganalisis dinamika kompetisi antara ulama tradisional dan influencer religius 

dalam memperebutkan otoritas keagamaan di ruang digital. Melalui pendekatan kualitatif 

dengan metode analisis konten digital dan studi literatur, penelitian ini menemukan bahwa 

legitimasi otoritas keagamaan tidak lagi semata-mata ditentukan oleh genealogi keilmuan dan 

institusi pendidikan formal, melainkan juga oleh kemampuan berkomunikasi, jumlah pengikut, 

dan strategi branding digital. Influencer religius memanfaatkan media sosial untuk menyajikan 

konten keagamaan yang lebih aksesibel, visual, dan sesuai dengan preferensi generasi digital. 

Sementara itu, ulama tradisional menghadapi tantangan dalam beradaptasi dengan kultur digital 

tanpa kehilangan esensi keilmuan mereka. Penelitian ini menyimpulkan bahwa terjadi negosiasi 

dan hibridisasi otoritas keagamaan, di mana keduanya saling berkompetisi sekaligus 

beradaptasi dalam ekosistem digital yang terus berkembang.   

Kata Kunci: Ulama, Influencer Religius, Otoritas Keagamaan, Media Sosial, Islam Digital. 

   

Abstract: Digital transformation has reshaped the landscape of Islamic religious authority in 

Indonesia. This study analyzes the dynamics of competition between traditional ulama and 

religious influencers in contesting religious authority within the digital sphere. Using a 

qualitative approach through digital content analysis and literature study, the research finds 

that the legitimacy of religious authority is no longer determined solely by scholarly genealogy 

and formal educational institutions, but also by communicative ability, number of followers, 

and digital branding strategies. Religious influencers leverage social media to present religious 

content that is more accessible, visual, and aligned with the preferences of the digital 

generation. Meanwhile, traditional ulama face challenges in adapting to digital culture without 

losing the essence of their scholarly tradition. The study concludes that a negotiation and 

hybridization of religious authority is taking place, in which both parties simultaneously 

compete and adapt within an ever-evolving digital ecosystem. 

Keywords: Ulama, Religious Influencers, Religious Authority, Social Media, Digital Islam. 

    

PENDAHULUAN   

Perkembangan teknologi digital telah membawa perubahan fundamental dalam cara 

masyarakat Muslim Indonesia mengakses, mempelajari, dan memaknai ajaran agama.1 Jika 

 
1 Arief Subhan, Lembaga Pendidikan Islam Indonesia Abad ke-20: Pergumulan antara Modernisasi dan Identitas 

(Jakarta: Kencana, 2012), hlm. 45-67 

mailto:amelfajri321@gmail.com1
mailto:dwi.noviani@iaiqi.ac.id2


Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

139 

 

pada masa sebelumnya diskursus keagamaan banyak berlangsung di ruang fisik seperti masjid, 

majelis taklim, dan pesantren, kini platform daring menyediakan arena baru yang jauh lebih 

luas dan cair. Media sosial seperti Instagram, YouTube, TikTok, dan Twitter telah menjadi 

ruang publik virtual tempat wacana keislaman beredar, diproduksi, dan diperdebatkan secara 

terbuka.2 Melalui platform-platform ini, masyarakat tidak hanya menjadi konsumen pasif, 

tetapi juga aktor yang dapat berpartisipasi dalam penyebaran dan konstruksi makna 

keagamaan. 

Dalam konteks tersebut, muncul figur-figur religious influencer yang memiliki jutaan 

pengikut di berbagai platform media sosial. Mereka menyampaikan pesan keagamaan dengan 

gaya yang lebih visual, interaktif, dan mudah dicerna—sering kali disesuaikan dengan 

algoritma media sosial yang menuntut kecepatan, kesederhanaan, dan keterlibatan tinggi dari 

audiens.³ Kehadiran para influencer ini menciptakan dinamika baru dalam peta otoritas 

keagamaan yang sebelumnya lebih banyak dimonopoli oleh ulama tradisional dengan 

legitimasi berbasis pendidikan pesantren, sanad keilmuan, dan pengakuan institusional.3 

Fenomena ini menandai terjadinya pergeseran paradigma dalam konstruksi otoritas 

keagamaan di Indonesia. Jika pada era pra-digital otoritas dibangun melalui kedalaman ilmu, 

penguasaan kitab kuning, silsilah keilmuan yang jelas, serta institusionalisasi di organisasi atau 

lembaga keagamaan tertentu,4 maka di era digital otoritas tersebut dapat ditopang pula oleh 

popularitas daring, kemampuan komunikasi visual, ritme konten yang konsisten, serta 

tingginya engagement audiens.5 Pergeseran ini menimbulkan pertanyaan mendasar: siapa yang 

dianggap layak memberi tafsir keagamaan? Bagaimana bentuk baru legitimasi keagamaan 

terbentuk melalui mekanisme algoritmik? Dan apa implikasi demokratisasi otoritas ini bagi 

pemahaman Islam kontemporer di Indonesia? 

Sejumlah penelitian sebelumnya memang telah menyoroti fenomena digital Islam di 

Indonesia, khususnya terkait pola konsumsi keagamaan online, bentuk-bentuk dakwah digital, 

 
2 Noorhaidi Hasan, "Digital Islam and Democracy in Southeast Asia," dalam Handbook of Contemporary Islam 

and Muslim Lives, ed. Mark Woodward dan Ronald Lukens-Bull (Cham: Springer, 2021), hlm. 234-256. 
3 Muhammad Wildan, Media Sosial dan Gerakan Islam Populis di Indonesia (Yogyakarta: CRCS UGM, 2020), 

hlm. 78-92. 
4 Martin van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam di Indonesia (Bandung: 

Mizan, 2015), hlm. 123-145 
5 Moch Nur Ichwan dan Najib Kailani, "Komodifikasi Agama di Era Digital: Influencer Religius di Media Sosial," 

Jurnal Masyarakat & Budaya, Vol. 22, No. 2 (2020), hlm. 189-206 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

140 

 

serta transformasi otoritas keagamaan dalam masyarakat jaringan.6 Namun, kajian yang secara 

spesifik membahas kompetisi langsung antara ulama tradisional dan religious influencer dalam 

memperebutkan perhatian publik dan legitimasi keagamaan masih sangat terbatas. Oleh karena 

itu, penelitian ini berupaya mengisi kekosongan tersebut dengan menganalisis strategi, 

karakter konten, dan basis legitimasi yang digunakan oleh kedua kelompok tersebut dalam 

ruang digital, serta bagaimana kompetisi itu memengaruhi orientasi keberagamaan masyarakat 

Muslim Indonesia masa kini. 

TINJAUAN PUSTAKA  

1. Konsep Otoritas Keagamaan 

Otoritas keagamaan dalam Islam merujuk pada legitimasi seseorang atau institusi untuk 

menafsirkan ajaran agama serta memberikan bimbingan normatif kepada umat.7 Pada 

hakikatnya, konsep otoritas ini tidak hanya menyangkut kapasitas keilmuan, tetapi juga 

kepercayaan publik yang diberikan kepada seseorang atau lembaga untuk menjadi rujukan 

dalam persoalan keagamaan. Secara tradisional, otoritas tersebut dibangun melalui penguasaan 

komprehensif terhadap ilmu-ilmu agama, keterhubungan dengan sanad keilmuan yang jelas 

dan dapat dipertanggungjawabkan, serta adanya pengakuan sosial dari komunitas atau institusi 

keagamaan yang mapan.8 Dalam konteks Indonesia, ulama menempati posisi sentral dalam 

struktur otoritas ini. Mereka diakui melalui mekanisme yang berakar dari pesantren, organisasi 

massa Islam, majelis taklim, hingga institusi pendidikan formal yang membentuk kredibilitas 

keilmuan mereka.9 

Namun, otoritas keagamaan bukanlah entitas yang statis; ia bersifat dinamis dan sangat 

dipengaruhi oleh perubahan sosial, budaya, dan politik yang melingkupinya.10 Pada era 

kontemporer, terutama dengan berkembangnya teknologi komunikasi, struktur otoritas 

tradisional mengalami disrupsi yang signifikan. Munculnya ekosistem media digital telah 

menggeser pola distribusi pengetahuan keagamaan dari yang sebelumnya bersifat hierarkis dan 

 
6 Eka Kurniawan, "Transformasi Otoritas Keagamaan di Era Digital: Studi Kasus Ulama dan Dai di Media Sosial," 

Jurnal Dakwah dan Komunikasi, Vol. 6, No. 1 (2021), hlm. 45-63. 
7 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII (Jakarta: 

Kencana, 2013), hlm. 89-112 
8 Zulkifli, "Ulama dan Politik: Genealogi Otoritas Keagamaan di Indonesia," Jurnal Politik dan Sosial 

Kemasyarakatan, Vol. 11, No. 2 (2019), hlm. 156-174 
9 Deliar Noer, Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942 (Jakarta: LP3ES, 2018), hlm. 234-267 
10 Saiful Mujani dan R. William Liddle, Muslim Indonesia dan Demokrasi: Kultur Politik dan Perilaku Pemilih 

(Jakarta: Gramedia, 2019), hlm. 145-178. 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

141 

 

institusional menjadi lebih terdesentralisasi, terbuka, dan kompetitif.11 Media sosial 

memberikan ruang bagi siapa saja yang memiliki kemampuan komunikasi, kreativitas 

penyampaian pesan, serta visibilitas digital untuk tampil sebagai otoritas baru—meskipun 

mereka tidak selalu memiliki latar belakang pendidikan agama formal. Fenomena ini membuka 

peluang sekaligus tantangan, sebab otoritas keagamaan kini tidak hanya ditentukan oleh 

kedalaman ilmu dan legitimasi institusional, tetapi juga oleh algoritma, popularitas, dan 

kemampuan membangun kedekatan dengan audiens digital. 

2. Ulama dalam Tradisi Islam Indonesia 

Ulama di Indonesia memiliki peran historis yang sangat panjang dan berlapis dalam 

proses penyebaran Islam serta pembentukan identitas keislaman masyarakat.12 Sejak masa 

awal Islamisasi Nusantara, ulama telah berperan bukan hanya sebagai penyampai ajaran 

agama, tetapi juga sebagai pengembang peradaban, mediator budaya, dan penjaga tradisi 

keilmuan Islam. Dalam kehidupan sosial masyarakat Muslim, ulama bukan sekadar ahli agama 

yang memahami hukum dan akidah, melainkan juga pemimpin spiritual yang membimbing 

umat, intelektual yang merumuskan pandangan keagamaan, serta figur sosial yang turut 

menyelesaikan persoalan-persoalan kemasyarakatan.13 

Legitimasi ulama secara tradisional dibangun melalui jalur pendidikan pesantren yang 

panjang dan intensif, ditandai dengan penguasaan terhadap kitab-kitab klasik (kutub al-turats) 

serta kedekatan dengan jaringan keilmuan yang memiliki sanad hingga ulama-ulama besar di 

Timur Tengah.14 Kedalaman ilmu, kedisiplinan intelektual, dan keterhubungan genealogis ini 

menjadi fondasi utama yang mengokohkan otoritas mereka dalam masyarakat Muslim 

Indonesia. Selain itu, otoritas tersebut dipelihara dan diperluas melalui institusi keagamaan 

modern. 

Organisasi Islam besar seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah berperan 

penting dalam menginstitusionalisasi posisi ulama, baik melalui struktur organisasi, lembaga 

 
11 Mirjam Künkler dan Alfred Stepan, eds., Democracy and Islam in Indonesia (New York: Columbia University 

Press, 2013), hlm. 198-223 
12 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya Mengenai Masa Depan 

Indonesia (Jakarta: LP3ES, 2015), hlm. 67-89 
13 Moeflich Hasbullah, Evolusi Pesantren: Studi Kepemimpinan Kiai Berbasis Orientasi ESQ (Bandung: Pustaka 

Setia, 2015), hlm. 112-134 
14 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium III (Jakarta: 

Kencana, 2014), hlm. 156-189 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

142 

 

pendidikan, maupun mekanisme kaderisasi keilmuan.15 Kehadiran dua organisasi ini 

menjadikan otoritas ulama lebih terstruktur dan memiliki ruang sosial yang jelas dalam 

kehidupan agama masyarakat Indonesia. Namun demikian, memasuki era digital, ulama 

menghadapi tantangan baru dalam mempertahankan relevansinya.16 Arus informasi yang 

mengalir cepat, hadirnya religious influencer, serta perubahan cara generasi muda dalam 

mencari pengetahuan keagamaan menyebabkan ulama harus beradaptasi dengan ekosistem 

baru yang menuntut kemampuan komunikasi digital, fleksibilitas metode dakwah, dan 

responsivitas terhadap isu-isu kontemporer. 

3. Influencer Religius dan Media Sosial 

Influencer religius adalah individu yang membangun popularitas dan pengaruh melalui 

berbagai platform media sosial dengan menyajikan konten keagamaan yang dikemas secara 

menarik, ringkas, dan mudah dipahami.17 Mereka tidak hanya menyampaikan materi dakwah, 

tetapi juga memadukannya dengan estetika visual, gaya komunikasi yang ringan, serta narasi 

personal yang menciptakan kedekatan emosional dengan audiens. Melalui fitur-fitur seperti 

live streaming, story, komentar, dan pesan langsung, para influencer ini membangun hubungan 

interaktif yang memungkinkan terbentuknya komunitas pengikut yang loyal dan merasa 

memiliki ikatan personal dengan figur tersebut.18 

Berbeda dengan ulama tradisional yang memperoleh legitimasi melalui jalur pendidikan, 

otoritas keilmuan, dan pengakuan institusional, legitimasi influencer religius lebih banyak 

ditopang oleh metrik digital seperti jumlah pengikut, tingkat engagement, frekuensi unggahan, 

serta kemampuan mereka dalam menghasilkan konten yang relevan dan berpotensi viral.19 

Dengan demikian, otoritas keagamaan dalam ruang digital tidak lagi bergantung pada 

kedalaman ilmu atau sanad keilmuan, melainkan pada kapasitas seseorang untuk mengelola 

identitas dan visibilitasnya di media sosial. 

 
15 Ahmad Najib Burhani, Muhammadiyah Berkemajuan: Pergeseran dari Puritanisme ke Kosmopolitanisme 

(Bandung: Mizan, 2016), hlm. 234-256 
16 M. Syafi'i Anwar, Pemikiran dan Aksi Islam Indonesia: Sebuah Kajian Politik tentang Cendekiawan Muslim 

Orde Baru (Jakarta: Paramadina, 2015), hlm. 189-211 
17 Ibnu Nadzir, "Celebrity Da'i and Social Media: How Instagram Transforms Islamic Authority," Studia Islamika, 

Vol. 28, No. 1 (2021), hlm. 67-95 
18 Siti Syamsiyatun dan Najib Kailani, eds., Islam dan Media Sosial: Dakwah, Hijrah, dan Aksi Kolektif 

(Yogyakarta: CRCS UGM, 2020), hlm. 45-78. 
19 Ahmad Rafiq, "The Rise of Muslim Influencers in Indonesia: From Preaching to Marketing," Journal of 

Indonesian Islam, Vol. 14, No. 2 (2020), hlm. 301-327 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

143 

 

Fenomena influencer religius mencerminkan bentuk baru demokratisasi otoritas 

keagamaan, di mana batas-batas antara “ahli agama” dan “komunikator agama” menjadi 

semakin cair.20 Siapa pun dapat tampil sebagai sumber rujukan keagamaan tanpa harus melalui 

proses pendidikan yang panjang seperti di pesantren atau perguruan tinggi Islam. Meski 

membuka ruang pembelajaran yang lebih inklusif, situasi ini juga menimbulkan kekhawatiran 

mengenai kualitas pemahaman keagamaan yang dibagikan. Minimnya kontrol terhadap 

validitas informasi berpotensi melahirkan penyederhanaan, distorsi makna, atau bahkan 

penyebaran paham-paham yang menyesatkan, terutama bagi audiens yang tidak memiliki 

kemampuan literasi keagamaan yang memadai. 

4. Islam Digital di Indonesia 

Studi tentang Islam digital di Indonesia telah mengalami perkembangan yang sangat 

pesat dalam dekade terakhir.21 Para peneliti dari berbagai disiplin ilmu—mulai dari kajian 

media, sosiologi agama, antropologi, hingga studi keislaman—mulai memberi perhatian serius 

pada bagaimana teknologi digital membentuk praktik keberagamaan umat Muslim. Beragam 

penelitian menunjukkan bahwa internet dan media sosial tidak hanya menjadi medium 

penyebaran informasi keagamaan, tetapi juga telah berfungsi sebagai arena penting bagi 

konstruksi identitas Muslim, proses belajar agama secara mandiri, hingga mobilisasi sosial-

politik dalam berbagai isu keumatan.22 

Platform-platform populer seperti Facebook, Instagram, YouTube, dan TikTok telah 

dimanfaatkan oleh beragam aktor keagamaan, baik ulama tradisional, pendakwah muda, 

aktivis Muslim, maupun religious influencer, untuk menyebarkan dakwah, membangun 

jejaring sosial, serta menciptakan komunitas yang terhubung secara virtual.23 Kemudahan 

produksi dan distribusi konten memungkinkan pesan-pesan keagamaan menjangkau audiens 

yang jauh lebih luas dibandingkan metode dakwah konvensional. 

 
20 Euis Nurlaelawati dan Dina Afrianty, "Islam dan Media Baru: Transformasi Otoritas Keagamaan di Era Digital," 

Al-Jami'ah: Journal of Islamic Studies, Vol. 57, No. 2 (2019), hlm. 423-456 
21 Merlyna Lim, Many Clicks but Little Sticks: Social Media Activism in Indonesia (Jakarta: Institute of Southeast 

Asian Studies, 2013), hlm. 78-102 
22 Ross Tapsell, Media Power in Indonesia: Oligarchs, Citizens and the Digital Revolution (London: Rowman & 

Littlefield, 2017), hlm. 145-167 
23 Inaya Rakhmani, The Commercialization of Da'wah: Understanding Indonesian Islamic Televangelism 

(Jakarta: Gramedia, 2016), hlm. 234-267 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

144 

 

Transformasi digital ini, meskipun membawa banyak peluang, juga menghadirkan 

sejumlah tantangan yang signifikan.24 Di antaranya adalah munculnya radikalisasi online, 

maraknya hoaks serta misinformasi keagamaan, dan semakin terfragmentasinya otoritas 

keagamaan akibat banyaknya sumber rujukan yang tidak terstandar. Pada saat yang sama, 

media digital membuka ruang bagi pluralisasi wacana keagamaan, memperkaya keragaman 

sudut pandang, serta memberikan akses yang lebih luas bagi masyarakat terhadap pengetahuan 

Islam yang sebelumnya sulit dijangkau.25 Dengan demikian, era digital menghadirkan 

dinamika ganda: peluang untuk demokratisasi ilmu agama sekaligus tantangan dalam menjaga 

kualitas dan otoritas pengetahuan keagamaan. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan paradigma interpretatif untuk 

memahami fenomena kompetisi otoritas keagamaan di ruang digital. Pendekatan ini dipilih 

karena penelitian tidak berorientasi pada pengukuran kuantitatif, tetapi pada upaya menggali 

makna, pemaknaan subyektif, strategi komunikasi, serta dinamika sosial yang berlangsung di 

antara aktor-aktor keagamaan dalam konteks media sosial. Paradigma interpretatif 

memungkinkan peneliti melihat bagaimana ulama dan religious influencer membangun 

legitimasi, menegosiasikan otoritas, serta membentuk hubungan dengan audiens melalui 

proses simbolik dan konstruksi makna yang muncul secara natural dalam interaksi digital. 

Dengan demikian, penelitian ini menempatkan ruang digital sebagai konteks sosial yang hidup, 

penuh nuansa, dan tidak dapat direduksi pada angka-angka, melainkan harus dipahami melalui 

pemahaman mendalam terhadap praktik, narasi, dan representasi yang dibangun oleh para 

aktor keagamaan. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Konstruksi Otoritas Ulama di Ruang Digital 

Ulama tradisional yang memasuki ruang digital membawa modal kultural yang kuat 

berupa legitimasi keilmuan, pengakuan institusional, serta jaringan sosial yang telah terbangun 

 
24 Nava Nuraniyah, Not Just Brainwashed: Understanding the Radicalization of Indonesian Female Supporters 

of the Islamic State (Jakarta: CSIS, 2018), hlm. 56-89. 
25 Dedi Sahputra Napitupulu, "Media Sosial dan Pluralisme Keagamaan di Indonesia," Jurnal Komunikasi Islam, 

Vol. 9, No. 2 (2020), hlm. 234-256 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

145 

 

melalui pendidikan pesantren dan keterlibatan dalam organisasi keagamaan.26 Dengan modal 

tersebut, mereka hadir di media sosial bukan sebagai pendatang baru yang mencari popularitas, 

melainkan sebagai perpanjangan dari tradisi dakwah konvensional yang sudah lama 

dijalankan. Dalam ruang digital yang menuntut kecepatan, visualisasi menarik, dan interaksi 

intensif, ulama tetap berusaha mempertahankan karakter keilmuan yang mendalam dan 

berbasis tradisi, meskipun harus menyesuaikan diri dengan format digital. 

Salah satu strategi utama ulama dalam membangun otoritas digital adalah dengan 

mengedepankan kredensial keilmuan. Mereka sering mencantumkan gelar akademik, afiliasi 

institusional seperti pesantren atau universitas Islam, serta menyebutkan silsilah keilmuan 

yang menjadi bagian penting dari legitimasi seorang ulama.27 Informasi tersebut berfungsi 

untuk menegaskan otoritas mereka di hadapan audiens yang semakin heterogen, sekaligus 

membedakan mereka dari influencer keagamaan yang tidak memiliki latar pendidikan agama 

formal. 

Selain itu, konten yang diproduksi ulama cenderung merujuk pada kitab-kitab klasik, 

hadis-hadis sahih, dan pendapat ulama terdahulu.28 Rujukan terhadap tradisi intelektual Islam 

ini menunjukkan keberlanjutan mereka dengan turats keilmuan serta memberikan bobot 

akademik pada dakwah digital yang mereka sajikan. Meskipun berada di ruang digital, ulama 

tetap menekankan keakuratan sumber dan kedalaman argumentasi, yang menjadi ciri khas 

dakwah mereka. 

Dari segi format, ulama biasanya mempertahankan gaya komunikasi ceramah atau kajian 

sebagaimana dalam praktik offline.29 Banyak video yang mereka unggah di YouTube 

merupakan rekaman kajian rutin yang kemudian diadaptasi untuk konsumsi digital. Durasi 

konten cenderung lebih panjang dibandingkan dengan konten pendek ala influencer, 

mencerminkan orientasi mereka pada kedalaman materi daripada sekadar viralitas. Bahkan, 

melalui ruang digital, ulama membangun komunitas santri virtual yang strukturnya 

 
26 Ahmad Baso, Pesantren Studies 2a: Kosmopolitanisme Peradaban Kaum Santri di Masa Kolonial (Jakarta: 

Pustaka Afid, 2013), hlm. 167-189 
27 Farish A. Noor, The Discursive Construction of Southeast Asia in 19th Century Colonial-Capitalist Discourse 

(Amsterdam: Amsterdam University Press, 2016), hlm. 201-234 
28 Greg Fealy dan Sally White, eds., Expressing Islam: Religious Life and Politics in Indonesia (Singapore: ISEAS 

Publishing, 2008), hlm. 123-156. 
29 Howell Julia Day, "Modulations of Active Piety: Professors and Televangelists as Promoters of Indonesian 

'Sufisme'," dalam Expressing Islam: Religious Life and Politics in Indonesia, eds. Greg Fealy dan Sally 

White (Singapore: ISEAS Publishing, 2008), hlm. 40-62. 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

146 

 

menyerupai pola relasi kyai–santri dalam tradisi pesantren.30 Interaksi dengan pengikut 

dilakukan melalui sesi tanya jawab, bimbingan spiritual, dan diskusi keagamaan, sehingga 

menciptakan bentuk baru dari “santri digital”. 

Namun, upaya ulama untuk mempertahankan otoritas di ruang digital tidak lepas dari 

tantangan. Konten mereka sering dianggap kurang menarik secara visual, terlalu panjang, dan 

menggunakan bahasa yang kurang akrab bagi generasi muda yang terbiasa dengan format 

singkat dan ringan. Selain itu, proses produksi konten ulama cenderung lebih lambat dan tidak 

seintensif influencer religius yang memiliki tim kreatif dan strategi produksi profesional. 

Kondisi ini membuat ulama perlu beradaptasi agar tetap relevan dan mampu bersaing dalam 

ekosistem digital yang bergerak cepat. 

2. Konstruksi Otoritas Influencer Religius di Ruang Digital 

Influencer religius merepresentasikan bentuk otoritas baru yang tumbuh dalam ekosistem 

media sosial, sebuah otoritas yang dibangun bukan melalui sanad keilmuan atau institusi 

formal, tetapi melalui logika visibilitas, engagement, dan viralitas.31 Mereka tidak selalu 

memiliki pendidikan agama yang mendalam, namun berhasil mengumpulkan basis pengikut 

yang sangat besar berkat kemampuan mereka dalam berkomunikasi secara efektif, 

menyederhanakan pesan keagamaan, dan memanfaatkan strategi konten yang sesuai dengan 

karakter media sosial. 

Salah satu ciri utama influencer religius adalah kemampuan mereka membangun 

personal branding yang kuat dan mudah diterima oleh publik.32 Mereka menampilkan diri 

sebagai figur yang dekat dengan keseharian audiens, memperlihatkan kehidupan pribadi, 

perjalanan spiritual, dan pengalaman emosional yang membuat pengikut merasa terhubung. 

Kedekatan ini menciptakan kesan otentisitas yang menjadi modal penting dalam membangun 

kepercayaan di ruang digital. 

Selain itu, konten yang mereka hasilkan sangat memperhatikan estetika visual.33 

Penggunaan pencahayaan yang baik, editing modern, musik latar yang menarik, dan desain 

 
30 Ronald Lukens-Bull, A Peaceful Jihad: Negotiating Identity and Modernity in Muslim Java (New York: 

Palgrave Macmillan, 2005), hlm. 89-112. 
31 Nur Azizah, "Influencer Religius dan Konstruksi Identitas Muslim Milenial di Instagram," Jurnal Ilmu 

Komunikasi, Vol. 18, No. 1 (2021), hlm. 67-85 
32 Lina Pary Damanik, Fenomena Selebgram Berhijab dan Perilaku Konsumtif: Studi pada Perempuan Muslim 

Urban (Yogyakarta: Deepublish, 2019), hlm. 45-78 
33 Sari Meutia dan Vinna Sri Yuniarti, "Personal Branding Influencer Muslimah di Media Sosial," Jurnal 

Komunikasi Massa, Vol. 13, No. 2 (2020), hlm. 156-174 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

147 

 

grafis yang rapi menjadikan pesan keagamaan tampil lebih segar dan appealing, terutama bagi 

kalangan milenial dan Gen Z. Pada titik ini, mereka mengubah dakwah menjadi produk visual 

yang mudah dikonsumsi dan dibagikan. 

Pendekatan mereka terhadap keagamaan umumnya bersifat inspiratif dan motivasional.34 

Alih-alih menyajikan kajian yang panjang dan mendalam, influencer religius cenderung 

memberikan pesan-pesan singkat, praktis, dan penuh motivasi untuk perbaikan diri. Narasi 

personal tentang perubahan hidup dan perjalanan spiritual sering kali menjadi daya tarik utama, 

karena lebih mudah dipahami dan relevan bagi keseharian audiens. 

Interaksi dengan pengikut juga menjadi aspek penting dalam otoritas digital mereka.35 

Influencer sangat responsif terhadap komentar, pertanyaan, maupun pesan pribadi, sehingga 

tercipta ilusi kedekatan yang sulit ditemukan dalam struktur otoritas ulama tradisional. 

Responsivitas ini membuat audiens merasa diperhatikan dan didengar, sehingga membangun 

loyalitas yang kuat. 

Di samping itu, influencer aktif memperluas jaringan mereka melalui kolaborasi dengan 

berbagai pihak, mulai dari sesama influencer, komunitas digital, brand komersial, hingga 

sesekali dengan ulama.36 Mereka memahami cara kerja algoritma media sosial dan 

memanfaatkannya untuk meningkatkan visibilitas serta memperluas jangkauan konten mereka. 

Legitimasi influencer religius pada akhirnya tidak bersumber dari lembaga keagamaan 

ataupun genealogi intelektual, tetapi dari jumlah pengikut, intensitas interaksi, dan 

kemampuan mereka membentuk opini maupun perilaku audiens. Fenomena ini menunjukkan 

terjadinya pergeseran dari otoritas berbasis pengetahuan (knowledge-based authority) menuju 

otoritas berbasis popularitas (popularity-based authority), sebuah dinamika baru yang menjadi 

tantangan sekaligus peluang dalam konteks otoritas keagamaan di era digital. 

3. Dinamika Kompetisi: Strategi Konten dan Audiens 

Kompetisi antara ulama dan influencer religius di ruang digital tidak selalu muncul dalam 

bentuk antagonisme langsung, tetapi lebih sebagai persaingan dalam memperebutkan perhatian 

dan loyalitas audiens di tengah ekosistem media sosial yang sangat padat. Persaingan ini 

 
34 Fakhruroji Mizan, Dakwah di Era Media Baru: Teori dan Aktivisme Dakwah di Internet (Bandung: Simbiosa 

Rekatama Media, 2017), hlm. 123-145 
35 Nina Mariani Noor, "Strategi Komunikasi Dakwah Influencer Muslimah melalui Instagram," Jurnal Dakwah 

dan Komunikasi Islam, Vol. 7, No. 1 (2020), hlm. 89-108 
36 Hasan Chabibi, "Analisis Strategi Digital Marketing Produk Religi di Media Sosial," Jurnal Ekonomi Syariah, 

Vol. 6, No. 2 (2019), hlm. 234-256. 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

148 

 

berlangsung karena masing-masing aktor memiliki gaya komunikasi, segmentasi pengikut, 

serta strategi produksi konten yang berbeda. 

Dalam hal segmentasi audiens, ulama biasanya diikuti oleh mereka yang mencari 

pemahaman keagamaan yang mendalam, rujukan fatwa, serta bimbingan spiritual yang lebih 

formal. Sementara itu, influencer religius cenderung lebih populer di kalangan anak muda yang 

membutuhkan konten inspiratif, ringan, dan relatable, serta mudah dipahami dalam waktu 

singkat.37 

Perbedaan ini tercermin pula dalam model dan substansi konten yang diproduksi. Ulama 

lebih menekankan kedalaman keilmuan, ketepatan dalil, dan akurasi referensi, sedangkan 

influencer religius memprioritaskan daya tarik visual, gaya penyampaian yang kreatif, serta 

relevansi dengan isu kontemporer seperti kesehatan mental, self-improvement, dan gaya hidup 

Islami.38 

Dalam merespons isu-isu yang sedang trending, influencer umumnya memiliki 

keunggulan karena mampu bereaksi cepat terhadap peristiwa aktual dan segera memproduksi 

konten yang sesuai dengan ritme media sosial. Sebaliknya, ulama sering kali lebih berhati-hati 

dan membutuhkan waktu untuk memverifikasi informasi sebelum memberikan pandangan 

keagamaan, sehingga respons mereka cenderung lebih lambat namun memiliki bobot otoritas 

yang lebih kuat.39 

Aspek monetisasi juga menunjukkan perbedaan signifikan. Influencer religius telah 

membangun model bisnis yang profesional melalui sponsorship, endorsement, dan penjualan 

produk, sehingga mereka dapat memproduksi konten secara konsisten dengan kualitas visual 

tinggi. Sementara ulama umumnya mengandalkan dukungan institusi atau donasi, sehingga 

produksi konten digital bukan merupakan fokus utama dalam peran keulamaan mereka.40 

Keseluruhan dinamika ini menunjukkan bahwa otoritas keagamaan di era digital tidak 

hanya ditentukan oleh kedalaman ilmu, tetapi juga oleh kemampuan tampil menarik, responsif, 

dan relevan dalam ruang publik virtual. Baik ulama maupun influencer religius memainkan 

 
37 Khairani Fauziah, "Segmentasi Audiens Konten Dakwah Digital: Perbandingan Ulama dan Influencer," Jurnal 

Studi Komunikasi dan Media, Vol. 24, No. 2 (2020), hlm. 178-196. 
38 Miftahul Jannah, "Content Strategy of Religious Content Creators in Indonesian Social Media," Jurnal 

Penelitian Komunikasi, Vol. 23, No. 1 (2020), hlm. 45-67 
39 Reni Juliani, "Kecepatan Respons terhadap Isu Viral: Studi Komparasi Ulama dan Influencer Religius," Jurnal 

Ilmu Dakwah, Vol. 40, No. 2 (2021), hlm. 289-312 
40 Dwi Kartika Sari, Komodifikasi Agama dalam Era Kapitalisme Digital (Surabaya: Airlangga University Press, 

2020), hlm. 134-167 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

149 

 

peran penting dalam membentuk wacana keislaman kontemporer, meskipun dengan logika 

otoritas yang sangat berbeda. 

4. Negosiasi dan Hibridisasi Otoritas 

Meskipun kompetisi antara ulama dan influencer religius tampak menonjol di ruang 

digital, fenomena yang lebih signifikan sebenarnya adalah munculnya proses negosiasi dan 

hibridisasi antara kedua model otoritas tersebut. Dinamika ini menunjukkan bahwa batas 

antara otoritas tradisional dan otoritas berbasis media sosial tidak lagi tegas, melainkan 

semakin cair dan saling memengaruhi.41 

Salah satu bentuk hibridisasi tampak pada ulama—khususnya generasi muda—yang 

mulai mengadaptasi strategi komunikasi ala influencer. Mereka memproduksi konten pendek, 

memanfaatkan visual yang lebih menarik, dan aktif menggunakan fitur interaktif seperti 

Instagram Stories, TikTok, hingga podcast. Langkah ini menunjukkan upaya ulama untuk tetap 

relevan dan menjangkau audiens yang lebih muda tanpa sepenuhnya meninggalkan identitas 

keilmuan mereka.42 

Di sisi lain, sejumlah influencer religius juga mulai mencari legitimasi tambahan dengan 

memperdalam pendidikan formal, merujuk pada literatur klasik, atau berkolaborasi langsung 

dengan ulama. Upaya tersebut mengindikasikan bahwa popularitas semata tidak cukup untuk 

mempertahankan otoritas keagamaan jangka panjang, sehingga mereka membutuhkan fondasi 

keilmuan yang lebih kuat.43 

Fenomena kolaborasi strategis antara ulama dan influencer juga semakin umum 

ditemukan. Dalam kerja sama ini, ulama memperoleh akses menuju audiens muda yang 

sebelumnya tidak tersentuh melalui metode dakwah konvensional, sementara influencer 

mendapatkan legitimasi keilmuan melalui asosiasi mereka dengan otoritas tradisional. Saling 

menguntungkan, kolaborasi ini memperluas jangkauan dakwah sekaligus memperkuat 

kredibilitas kedua belah pihak.44 

 
41 Pradana Boy ZTF, "Hybrid Authority: The Blending of Traditional and Digital Religious Leadership," 

Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies, Vol. 11, No. 1 (2021), hlm. 56-82 
42 Muhammad Fahmi, "Ulama Milenial: Strategi Dakwah Generasi Muda di Media Sosial," Jurnal Pemikiran 

Islam Kontemporer, Vol. 5, No. 2 (2020), hlm. 167-189 
43 Fitri Yanti, "Influencer Religius dan Pencarian Legitimasi Keilmuan: Studi Etnografi Digital," Jurnal 

Antropologi Indonesia, Vol. 42, No. 1 (2021), hlm. 78-101. 
44 Ahmad Muttaqin, "Kolaborasi Strategis Ulama dan Influencer dalam Ekosistem Dakwah Digital," Jurnal 

Komunikasi Islam, Vol. 10, No. 2 (2021), hlm. 234-258. 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

150 

 

Dari proses tersebut, muncul kategori baru yang dapat disebut sebagai “ulama-

influencer” atau “influencer-ulama”—figur yang memiliki legitimasi keilmuan namun 

sekaligus menguasai estetika, ritme, dan logika media sosial. Mereka berhasil membangun 

basis pengikut yang besar tanpa kehilangan otoritas keagamaan yang bersumber dari kredensial 

pengetahuan. Figur hibrida ini menandai konfigurasi baru otoritas keagamaan di era digital.45 

5. Implikasi terhadap Transformasi Otoritas Keagamaan 

Fenomena kompetisi antara ulama dan influencer religius di ruang digital membawa 

sejumlah implikasi penting yang memengaruhi struktur, persepsi, dan masa depan otoritas 

keagamaan di Indonesia. Salah satu implikasi utama adalah terjadinya demokratisasi otoritas, 

di mana media digital membuka akses bagi siapa pun untuk menjadi rujukan keagamaan, tanpa 

harus memiliki pendidikan formal atau legitimasi institusional.46 Kondisi ini memberikan 

ruang bagi suara-suara baru yang sebelumnya tidak terakomodasi dalam struktur keagamaan 

tradisional, tetapi sekaligus menghadirkan risiko munculnya pemahaman yang kurang akurat 

atau bahkan menyesatkan. 

Selain itu, ruang digital juga memicu fragmentasi sekaligus pluralisasi otoritas 

keagamaan. Audiens kini memiliki berbagai sumber referensi—mulai dari ulama tradisional, 

akademisi, hingga influencer religius—yang dapat dipilih sesuai preferensi, gaya komunikasi, 

dan kebutuhan spiritual mereka.47 Fragmentasi ini membuka ruang bagi beragam interpretasi 

keagamaan, namun juga dapat menciptakan echo chamber dan polarisasi karena masing-

masing kelompok cenderung memilih sumber yang mengonfirmasi keyakinan mereka sendiri. 

Fenomena ini turut mendorong pergeseran kriteria legitimasi, dari yang sebelumnya 

berbasis pada kedalaman ilmu, sanad, dan pengakuan institusional, menjadi berbasis pada 

kemampuan komunikasi, kreativitas konten, dan jumlah pengikut.48 Pergeseran ini memicu 

diskusi mengenai kualitas otoritas baru yang lahir sepenuhnya dari logika media sosial, serta 

tanggung jawab etis para pembuat konten dalam menyampaikan pesan keagamaan. 

 
45 Yusuf Rahman dan Ade Pahrudin Lubis, "The Hybrid Figure: Ulama-Influencer in Contemporary Indonesian 

Islam," Studia Islamika, Vol. 27, No. 3 (2020), hlm. 567-595 
46 Akh Muzakki, The Roots, Strategies, and Popular Perception of Islamic Radicalism in Indonesia (Jakarta: 

CSRC UIN Syarif Hidayatullah, 2014), hlm. 189-213. 
47 Ayang Utriza Yakin, "Fragmentasi Otoritas dan Pluralisasi Interpretasi dalam Islam Digital Indonesia," Journal 

of Indonesian Islam, Vol. 13, No. 2 (2019), hlm. 345-372. 
48 Hilman Latief dan Zezen Zaenal Mutaqin, Islam dan Urusan Kemanusiaan: Konflik, Perdamaian, dan 

Filantropi (Jakarta: Serambi, 2015), hlm. 234-267 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

151 

 

Implikasi lainnya adalah komodifikasi konten keagamaan, di mana media sosial 

membuat pesan-pesan religius terikat pada logika kapitalisme digital: likes, shares, views, dan 

peluang monetisasi.49 Akibatnya, terdapat kecenderungan untuk memproduksi konten yang 

lebih mengikuti selera pasar ketimbang fokus pada kedalaman substansi, sehingga berpotensi 

mengurangi kualitas wacana keagamaan. 

Terakhir, dinamika ini menimbulkan tantangan regulasi dan quality control, karena tidak 

seperti lembaga pendidikan formal atau organisasi keagamaan yang memiliki standar 

kurikulum dan mekanisme verifikasi, ruang digital bersifat terbuka, cepat, dan sulit diawasi.50 

Hal ini membuat pengawasan terhadap kualitas, akurasi, dan etika penyampaian konten 

keagamaan menjadi isu yang semakin mendesak di era digital. 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Kesimpulan 

Penelitian ini mengungkapkan bahwa kompetisi otoritas keagamaan antara ulama dan 

influencer di ruang digital mencerminkan transformasi fundamental dalam cara otoritas 

dibangun, dilegitimasi, dan dipraktikkan dalam Islam kontemporer Indonesia. Beberapa 

kesimpulan utama dari penelitian ini adalah: 

a. Pergeseran Basis Legitimasi: Otoritas keagamaan tidak lagi semata-mata ditentukan oleh 

penguasaan ilmu dan pengakuan institusional, namun juga oleh kemampuan 

berkomunikasi, membangun personal brand, dan mengumpulkan pengikut di media 

sosial.  

b. Diferensiasi Strategi: Ulama dan influencer menggunakan strategi yang berbeda dalam 

membangun otoritas. Ulama mengandalkan kedalaman keilmuan dan kontinuitas tradisi, 

sementara influencer memprioritaskan estetika visual, narasi personal, dan interaksi aktif 

dengan audiens.  

c. Negosiasi dan Hibridisasi: Alih-alih kompetisi zero-sum, terjadi proses negosiasi dan 

hibridisasi di mana kedua model otoritas saling mempengaruhi dan beradaptasi. Ulama 

mengadopsi strategi komunikasi digital, sementara influencer berupaya meningkatkan 

legitimasi keilmuan mereka.  

 
49 Budi Asyhari, "Komodifikasi Konten Keagamaan di Era Ekonomi Digital," Jurnal Ekonomi Islam, Vol. 11, No. 

1 (2020), hlm. 123-145 
50 Haedar Nashir, Dinamika Politik Islam Indonesia (Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2016), hlm. 178-201 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

152 

 

d. Transformasi Ekosistem Keagamaan: Media digital telah mengubah ekosistem 

keagamaan Indonesia menjadi lebih demokratis, terfragmentasi, dan plural. Ini membawa 

peluang bagi akses yang lebih luas terhadap pengetahuan keagamaan, namun juga 

tantangan dalam hal quality control dan potensi penyebaran pemahaman yang 

menyesatkan.  

e. Implikasi Sosial-Kultural: Fenomena ini mencerminkan perubahan yang lebih luas dalam 

cara generasi digital memahami dan mempraktikkan agama. Preferensi terhadap konten 

yang aksesibel, visual, dan inspiratif mencerminkan nilai-nilai dan gaya hidup digital 

natives. 

Rekomendasi 

1. Untuk Ulama dan Institusi Keagamaan: 

a. Meningkatkan literasi digital dan mengembangkan strategi komunikasi yang lebih efektif 

di media sosial tanpa mengorbankan substansi keilmuan  

b. Membangun tim produksi konten yang profesional untuk menghasilkan materi dakwah 

berkualitas tinggi  

c. Membuka dialog dengan generasi muda untuk memahami preferensi dan kebutuhan 

mereka dalam mengakses konten keagamaan. 

2. Untuk Influencer Religius: 

a. Meningkatkan kapasitas keilmuan melalui pendidikan formal atau informal untuk 

memastikan akurasi konten yang disebarkan  

b. Membangun etika produksi konten keagamaan yang bertanggung jawab dan tidak 

semata-mata mengejar popularitas  

c. Berkolaborasi dengan ulama dan institusi keagamaan untuk validasi konten. 

DAFTAR PUSTAKA   

---. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium III. Jakarta: 

Kencana, 2014. 

Asyhari, Budi. "Komodifikasi Konten Keagamaan di Era Ekonomi Digital." Jurnal Ekonomi 

Islam, Vol. 11, No. 1 (2020): 123-145. 

Azizah, Nur. "Influencer Religius dan Konstruksi Identitas Muslim Milenial di Instagram." 

Jurnal Ilmu Komunikasi, Vol. 18, No. 1 (2021): 67-85. 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

153 

 

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & 

XVIII. Jakarta: Kencana, 2013. 

Baso, Ahmad. Pesantren Studies 2a: Kosmopolitanisme Peradaban Kaum Santri di Masa 

Kolonial. Jakarta: Pustaka Afid, 2013. 

Boy ZTF, Pradana. "Hybrid Authority: The Blending of Traditional and Digital Religious 

Leadership." Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies, Vol. 11, No. 1 (2021): 

56-82. 

Burhani, Ahmad Najib. Muhammadiyah Berkemajuan: Pergeseran dari Puritanisme ke 

Kosmopolitanisme. Bandung: Mizan, 2016. 

Chabibi, Hasan. "Analisis Strategi Digital Marketing Produk Religi di Media Sosial." Jurnal 

Ekonomi Syariah, Vol. 6, No. 2 (2019): 234-256. 

Damanik, Lina Pary. Fenomena Selebgram Berhijab dan Perilaku Konsumtif: Studi pada 

Perempuan Muslim Urban. Yogyakarta: Deepublish, 2019. 

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya 

Mengenai Masa Depan Indonesia. Jakarta: LP3ES, 2015. 

Fahmi, Muhammad. "Ulama Milenial: Strategi Dakwah Generasi Muda di Media Sosial." 

Jurnal Pemikiran Islam Kontemporer, Vol. 5, No. 2 (2020): 167-189. 

Fauziah, Khairani. "Segmentasi Audiens Konten Dakwah Digital: Perbandingan Ulama dan 

Influencer." Jurnal Studi Komunikasi dan Media, Vol. 24, No. 2 (2020): 178-196. 

Fealy, Greg dan Sally White, eds. Expressing Islam: Religious Life and Politics in Indonesia. 

Singapore: ISEAS Publishing, 2008. 

Hasan, Noorhaidi. "Digital Islam and Democracy in Southeast Asia." Dalam Handbook of 

Contemporary Islam and Muslim Lives, diedit oleh Mark Woodward dan Ronald Lukens-

Bull, 234-256. Cham: Springer, 2021. 

Hasbullah, Moeflich. Evolusi Pesantren: Studi Kepemimpinan Kiai Berbasis Orientasi ESQ. 

Bandung: Pustaka Setia, 2015. 

Howell, Julia Day. "Modulations of Active Piety: Professors and Televangelists as Promoters 

of Indonesian 'Sufisme'." Dalam Expressing Islam: Religious Life and Politics in 

Indonesia, diedit oleh Greg Fealy dan Sally White, 40-62. Singapore: ISEAS Publishing, 

2008. 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

154 

 

Ichwan, Moch Nur dan Najib Kailani. "Komodifikasi Agama di Era Digital: Influencer 

Religius di Media Sosial." Jurnal Masyarakat & Budaya, Vol. 22, No. 2 (2020): 189-

206. 

Jannah, Miftahul. "Content Strategy of Religious Content Creators in Indonesian Social 

Media." Jurnal Penelitian Komunikasi, Vol. 23, No. 1 (2020): 45-67. 

Juliani, Reni. "Kecepatan Respons terhadap Isu Viral: Studi Komparasi Ulama dan Influencer 

Religius." Jurnal Ilmu Dakwah, Vol. 40, No. 2 (2021): 289-312. 

Künkler, Mirjam dan Alfred Stepan, eds. Democracy and Islam in Indonesia. New York: 

Columbia University Press, 2013. 

Kurniawan, Eka. "Transformasi Otoritas Keagamaan di Era Digital: Studi Kasus Ulama dan 

Dai di Media Sosial." Jurnal Dakwah dan Komunikasi, Vol. 6, No. 1 (2021): 45-63. 

Latief, Hilman dan Zezen Zaenal Mutaqin. Islam dan Urusan Kemanusiaan: Konflik, 

Perdamaian, dan Filantropi. Jakarta: Serambi, 2015. 

Lim, Merlyna. Many Clicks but Little Sticks: Social Media Activism in Indonesia. Jakarta: 

Institute of Southeast Asian Studies, 2013. 

Lukens-Bull, Ronald. A Peaceful Jihad: Negotiating Identity and Modernity in Muslim Java. 

New York: Palgrave Macmillan, 2005. 

Meutia, Sari dan Vinna Sri Yuniarti. "Personal Branding Influencer Muslimah di Media 

Sosial." Jurnal Komunikasi Massa, Vol. 13, No. 2 (2020): 156-174. 

Mizan, Fakhruroji. Dakwah di Era Media Baru: Teori dan Aktivisme Dakwah di Internet. 

Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2017. 

Mujani, Saiful dan R. William Liddle. Muslim Indonesia dan Demokrasi: Kultur Politik dan 

Perilaku Pemilih. Jakarta: Gramedia, 2019. 

Muttaqin, Ahmad. "Kolaborasi Strategis Ulama dan Influencer dalam Ekosistem Dakwah 

Digital." Jurnal Komunikasi Islam, Vol. 10, No. 2 (2021): 234-258. 

Muzakki, Akh. The Roots, Strategies, and Popular Perception of Islamic Radicalism in 

Indonesia. Jakarta: CSRC UIN Syarif Hidayatullah, 2014. 

Nadzir, Ibnu. "Celebrity Da'i and Social Media: How Instagram Transforms Islamic 

Authority." Studia Islamika, Vol. 28, No. 1 (2021): 67-95. 

Napitupulu, Dedi Sahputra. "Media Sosial dan Pluralisme Keagamaan di Indonesia." Jurnal 

Komunikasi Islam, Vol. 9, No. 2 (2020): 234-256. 

Nashir, Haedar. Dinamika Politik Islam Indonesia. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2016. 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

155 

 

Noer, Deliar. Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942. Jakarta: LP3ES, 2018. 

Noor, Farish A. The Discursive Construction of Southeast Asia in 19th Century Colonial-

Capitalist Discourse. Amsterdam: Amsterdam University Press, 2016. 

Noor, Nina Mariani. "Strategi Komunikasi Dakwah Influencer Muslimah melalui Instagram." 

Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam, Vol. 7, No. 1 (2020): 89-108. 

Nuraniyah, Nava. Not Just Brainwashed: Understanding the Radicalization of Indonesian 

Female Supporters of the Islamic State. Jakarta: CSIS, 2018. 

Nurlaelawati, Euis dan Dina Afrianty. "Islam dan Media Baru: Transformasi Otoritas 

Keagamaan di Era Digital." Al-Jami'ah: Journal of Islamic Studies, Vol. 57, No. 2 

(2019): 423-456. 

Rafiq, Ahmad. "The Rise of Muslim Influencers in Indonesia: From Preaching to Marketing." 

Journal of Indonesian Islam, Vol. 14, No. 2 (2020): 301-327. 

Rahman, Yusuf dan Ade Pahrudin Lubis. "The Hybrid Figure: Ulama-Influencer in 

Contemporary Indonesian Islam." Studia Islamika, Vol. 27, No. 3 (2020): 567-595. 

Rakhmani, Inaya. The Commercialization of Da'wah: Understanding Indonesian Islamic 

Televangelism. Jakarta: Gramedia, 2016. 

Sari, Dwi Kartika. Komodifikasi Agama dalam Era Kapitalisme Digital. Surabaya: Airlangga 

University Press, 2020. 

Subhan, Arief. Lembaga Pendidikan Islam Indonesia Abad ke-20: Pergumulan antara 

Modernisasi dan Identitas. Jakarta: Kencana, 2012. 

Syafi'i Anwar, M. Pemikiran dan Aksi Islam Indonesia: Sebuah Kajian Politik tentang 

Cendekiawan Muslim Orde Baru. Jakarta: Paramadina, 2015. 

Syamsiyatun, Siti dan Najib Kailani, eds. Islam dan Media Sosial: Dakwah, Hijrah, dan Aksi 

Kolektif. Yogyakarta: CRCS UGM, 2020. 

Tapsell, Ross. Media Power in Indonesia: Oligarchs, Citizens and the Digital Revolution. 

London: Rowman & Littlefield, 2017. 

van Bruinessen, Martin. Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam di 

Indonesia. Bandung: Mizan, 2015. 

Wildan, Muhammad. Media Sosial dan Gerakan Islam Populis di Indonesia. Yogyakarta: 

CRCS UGM, 2020. 

Yakin, Ayang Utriza. "Fragmentasi Otoritas dan Pluralisasi Interpretasi dalam Islam Digital 

Indonesia." Journal of Indonesian Islam, Vol. 13, No. 2 (2019): 345-372. 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

156 

 

Yanti, Fitri. "Influencer Religius dan Pencarian Legitimasi Keilmuan: Studi Etnografi Digital." 

Jurnal Antropologi Indonesia, Vol. 42, No. 1 (2021): 78-101. 

Zulkifli. "Ulama dan Politik: Genealogi Otoritas Keagamaan di Indonesia." Jurnal Politik dan 

Sosial Kemasyarakatan, Vol. 11, No. 2 (2019): 156-174 

 

 

 

 


