Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

ULAMA VS INFLUENCER: KOMPETISI OTORITAS KEAGAMAAN DI RUANG
DIGITAL

Amelia Fajri', Dwi Noviani’
L2nstitut Agama Islam Al-Quran Al-Ittifagiah Indralaya

Email amelfajri321@gmail.com!, dwi.noviani@iaigi.ac.id?

Abstrak: Transformasi digital telah mengubah lanskap otoritas keagamaan Islam di Indonesia.
Penelitian ini menganalisis dinamika kompetisi antara ulama tradisional dan influencer religius
dalam memperebutkan otoritas keagamaan di ruang digital. Melalui pendekatan kualitatif
dengan metode analisis konten digital dan studi literatur, penelitian ini menemukan bahwa
legitimasi otoritas keagamaan tidak lagi semata-mata ditentukan oleh genealogi keilmuan dan
institusi pendidikan formal, melainkan juga oleh kemampuan berkomunikasi, jumlah pengikut,
dan strategi branding digital. Influencer religius memanfaatkan media sosial untuk menyajikan
konten keagamaan yang lebih aksesibel, visual, dan sesuai dengan preferensi generasi digital.
Sementara itu, ulama tradisional menghadapi tantangan dalam beradaptasi dengan kultur digital
tanpa kehilangan esensi keilmuan mereka. Penelitian ini menyimpulkan bahwa terjadi negosiasi
dan hibridisasi otoritas keagamaan, di mana keduanya saling berkompetisi sekaligus
beradaptasi dalam ekosistem digital yang terus berkembang.

Kata Kunci: Ulama, Influencer Religius, Otoritas Keagamaan, Media Sosial, Islam Digital.

Abstract: Digital transformation has reshaped the landscape of Islamic religious authority in
Indonesia. This study analyzes the dynamics of competition between traditional ulama and
religious influencers in contesting religious authority within the digital sphere. Using a
qualitative approach through digital content analysis and literature study, the research finds
that the legitimacy of religious authority is no longer determined solely by scholarly genealogy
and formal educational institutions, but also by communicative ability, number of followers,
and digital branding strategies. Religious influencers leverage social media to present religious
content that is more accessible, visual, and aligned with the preferences of the digital
generation. Meanwhile, traditional ulama face challenges in adapting to digital culture without
losing the essence of their scholarly tradition. The study concludes that a negotiation and
hybridization of religious authority is taking place, in which both parties simultaneously
compete and adapt within an ever-evolving digital ecosystem.

Keywords: Ulama, Religious Influencers, Religious Authority, Social Media, Digital Islam.

PENDAHULUAN
Perkembangan teknologi digital telah membawa perubahan fundamental dalam cara

masyarakat Muslim Indonesia mengakses, mempelajari, dan memaknai ajaran agama.! Jika

! Arief Subhan, Lembaga Pendidikan Islam Indonesia Abad ke-20: Pergumulan antara Modernisasi dan Identitas
(Jakarta: Kencana, 2012), hlm. 45-67

138


mailto:amelfajri321@gmail.com1
mailto:dwi.noviani@iaiqi.ac.id2

Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

pada masa sebelumnya diskursus keagamaan banyak berlangsung di ruang fisik seperti masjid,
majelis taklim, dan pesantren, kini platform daring menyediakan arena baru yang jauh lebih
luas dan cair. Media sosial seperti Instagram, YouTube, TikTok, dan Twitter telah menjadi
ruang publik virtual tempat wacana keislaman beredar, diproduksi, dan diperdebatkan secara
terbuka.? Melalui platform-platform ini, masyarakat tidak hanya menjadi konsumen pasif,
tetapi juga aktor yang dapat berpartisipasi dalam penyebaran dan konstruksi makna
keagamaan.

Dalam konteks tersebut, muncul figur-figur religious influencer yang memiliki jutaan
pengikut di berbagai platform media sosial. Mereka menyampaikan pesan keagamaan dengan
gaya yang lebih visual, interaktif, dan mudah dicerna—sering kali disesuaikan dengan
algoritma media sosial yang menuntut kecepatan, kesederhanaan, dan keterlibatan tinggi dari
audiens.®> Kehadiran para influencer ini menciptakan dinamika baru dalam peta otoritas
keagamaan yang sebelumnya lebih banyak dimonopoli oleh ulama tradisional dengan
legitimasi berbasis pendidikan pesantren, sanad keilmuan, dan pengakuan institusional.®

Fenomena ini menandai terjadinya pergeseran paradigma dalam konstruksi otoritas
keagamaan di Indonesia. Jika pada era pra-digital otoritas dibangun melalui kedalaman ilmu,
penguasaan kitab kuning, silsilah keilmuan yang jelas, serta institusionalisasi di organisasi atau
lembaga keagamaan tertentu,* maka di era digital otoritas tersebut dapat ditopang pula oleh
popularitas daring, kemampuan komunikasi visual, ritme konten yang konsisten, serta
tingginya engagement audiens.® Pergeseran ini menimbulkan pertanyaan mendasar: siapa yang
dianggap layak memberi tafsir keagamaan? Bagaimana bentuk baru legitimasi keagamaan
terbentuk melalui mekanisme algoritmik? Dan apa implikasi demokratisasi otoritas ini bagi
pemahaman Islam kontemporer di Indonesia?

Sejumlah penelitian sebelumnya memang telah menyoroti fenomena digital Islam di

Indonesia, khususnya terkait pola konsumsi keagamaan online, bentuk-bentuk dakwah digital,

2 Noorhaidi Hasan, "Digital Islam and Democracy in Southeast Asia," dalam Handbook of Contemporary Islam
and Muslim Lives, ed. Mark Woodward dan Ronald Lukens-Bull (Cham: Springer, 2021), hlm. 234-256.

3 Muhammad Wildan, Media Sosial dan Gerakan Islam Populis di Indonesia (Yogyakarta: CRCS UGM, 2020),
hlm. 78-92.

4 Martin van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam di Indonesia (Bandung:
Mizan, 2015), him. 123-145

® Moch Nur Ichwan dan Najib Kailani, "Komodifikasi Agama di Era Digital: Influencer Religius di Media Sosial,"
Jurnal Masyarakat & Budaya, Vol. 22, No. 2 (2020), hlm. 189-206

139



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

serta transformasi otoritas keagamaan dalam masyarakat jaringan.® Namun, kajian yang secara
spesifik membahas kompetisi langsung antara ulama tradisional dan religious influencer dalam
memperebutkan perhatian publik dan legitimasi keagamaan masih sangat terbatas. Oleh karena
itu, penelitian ini berupaya mengisi kekosongan tersebut dengan menganalisis strategi,
karakter konten, dan basis legitimasi yang digunakan oleh kedua kelompok tersebut dalam
ruang digital, serta bagaimana kompetisi itu memengaruhi orientasi keberagamaan masyarakat

Muslim Indonesia masa kini.

TINJAUAN PUSTAKA
1. Konsep Otoritas Keagamaan

Otoritas keagamaan dalam Islam merujuk pada legitimasi seseorang atau institusi untuk
menafsirkan ajaran agama serta memberikan bimbingan normatif kepada umat.” Pada
hakikatnya, konsep otoritas ini tidak hanya menyangkut kapasitas keilmuan, tetapi juga
kepercayaan publik yang diberikan kepada seseorang atau lembaga untuk menjadi rujukan
dalam persoalan keagamaan. Secara tradisional, otoritas tersebut dibangun melalui penguasaan
komprehensif terhadap ilmu-ilmu agama, keterhubungan dengan sanad keilmuan yang jelas
dan dapat dipertanggungjawabkan, serta adanya pengakuan sosial dari komunitas atau institusi
keagamaan yang mapan.® Dalam konteks Indonesia, ulama menempati posisi sentral dalam
struktur otoritas ini. Mereka diakui melalui mekanisme yang berakar dari pesantren, organisasi
massa Islam, majelis taklim, hingga institusi pendidikan formal yang membentuk kredibilitas
keilmuan mereka.’

Namun, otoritas keagamaan bukanlah entitas yang statis; ia bersifat dinamis dan sangat
dipengaruhi oleh perubahan sosial, budaya, dan politik yang melingkupinya.}’ Pada era
kontemporer, terutama dengan berkembangnya teknologi komunikasi, struktur otoritas
tradisional mengalami disrupsi yang signifikan. Munculnya ekosistem media digital telah

menggeser pola distribusi pengetahuan keagamaan dari yang sebelumnya bersifat hierarkis dan

6 Eka Kurniawan, "Transformasi Otoritas Keagamaan di Era Digital: Studi Kasus Ulama dan Dai di Media Sosial,"
Jurnal Dakwah dan Komunikasi, Vol. 6, No. 1 (2021), hlm. 45-63.

" Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII (Jakarta:
Kencana, 2013), hlm. 89-112

8 Zulkifli, "Ulama dan Politik: Genealogi Otoritas Keagamaan di Indonesia," Jurnal Politik dan Sosial
Kemasyarakatan, Vol. 11, No. 2 (2019), hlm. 156-174

% Deliar Noer, Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942 (Jakarta: LP3ES, 2018), hlm. 234-267

10 Saiful Mujani dan R. William Liddle, Muslim Indonesia dan Demokrasi: Kultur Politik dan Perilaku Pemilih
(Jakarta: Gramedia, 2019), hlm. 145-178.

140



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

institusional menjadi lebih terdesentralisasi, terbuka, dan kompetitif.!? Media sosial
memberikan ruang bagi siapa saja yang memiliki kemampuan komunikasi, kreativitas
penyampaian pesan, serta visibilitas digital untuk tampil sebagai otoritas baru—meskipun
mereka tidak selalu memiliki latar belakang pendidikan agama formal. Fenomena ini membuka
peluang sekaligus tantangan, sebab otoritas keagamaan kini tidak hanya ditentukan oleh
kedalaman ilmu dan legitimasi institusional, tetapi juga oleh algoritma, popularitas, dan

kemampuan membangun kedekatan dengan audiens digital.

2. Ulama dalam Tradisi Islam Indonesia

Ulama di Indonesia memiliki peran historis yang sangat panjang dan berlapis dalam
proses penyebaran Islam serta pembentukan identitas keislaman masyarakat.!?> Sejak masa
awal Islamisasi Nusantara, ulama telah berperan bukan hanya sebagai penyampai ajaran
agama, tetapi juga sebagai pengembang peradaban, mediator budaya, dan penjaga tradisi
keilmuan Islam. Dalam kehidupan sosial masyarakat Muslim, ulama bukan sekadar ahli agama
yang memahami hukum dan akidah, melainkan juga pemimpin spiritual yang membimbing
umat, intelektual yang merumuskan pandangan keagamaan, serta figur sosial yang turut
menyelesaikan persoalan-persoalan kemasyarakatan.'3

Legitimasi ulama secara tradisional dibangun melalui jalur pendidikan pesantren yang
panjang dan intensif, ditandai dengan penguasaan terhadap kitab-kitab klasik (kutub al-turats)
serta kedekatan dengan jaringan keilmuan yang memiliki sanad hingga ulama-ulama besar di
Timur Tengah.!* Kedalaman ilmu, kedisiplinan intelektual, dan keterhubungan genealogis ini
menjadi fondasi utama yang mengokohkan otoritas mereka dalam masyarakat Muslim
Indonesia. Selain itu, otoritas tersebut dipelihara dan diperluas melalui institusi keagamaan
modern.

Organisasi Islam besar seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah berperan

penting dalam menginstitusionalisasi posisi ulama, baik melalui struktur organisasi, lembaga

11 Mirjam Kiinkler dan Alfred Stepan, eds., Democracy and Islam in Indonesia (New York: Columbia University
Press, 2013), hlm. 198-223

12 7amakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya Mengenai Masa Depan
Indonesia (Jakarta: LP3ES, 2015), hlm. 67-89

13 Moeflich Hasbullah, Evolusi Pesantren: Studi Kepemimpinan Kiai Berbasis Orientasi ESQ (Bandung: Pustaka
Setia, 2015), him. 112-134

1% Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium III (Jakarta:
Kencana, 2014), hlm. 156-189

141



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

pendidikan, maupun mekanisme kaderisasi keilmuan.'®

Kehadiran dua organisasi ini
menjadikan otoritas ulama lebih terstruktur dan memiliki ruang sosial yang jelas dalam
kehidupan agama masyarakat Indonesia. Namun demikian, memasuki era digital, ulama
menghadapi tantangan baru dalam mempertahankan relevansinya.’® Arus informasi yang
mengalir cepat, hadirnya religious influencer, serta perubahan cara generasi muda dalam
mencari pengetahuan keagamaan menyebabkan ulama harus beradaptasi dengan ekosistem

baru yang menuntut kemampuan komunikasi digital, fleksibilitas metode dakwah, dan

responsivitas terhadap isu-isu kontemporer.

3. Influencer Religius dan Media Sosial

Influencer religius adalah individu yang membangun popularitas dan pengaruh melalui
berbagai platform media sosial dengan menyajikan konten keagamaan yang dikemas secara
menarik, ringkas, dan mudah dipahami.}” Mereka tidak hanya menyampaikan materi dakwah,
tetapi juga memadukannya dengan estetika visual, gaya komunikasi yang ringan, serta narasi
personal yang menciptakan kedekatan emosional dengan audiens. Melalui fitur-fitur seperti
live streaming, story, komentar, dan pesan langsung, para influencer ini membangun hubungan
interaktif yang memungkinkan terbentuknya komunitas pengikut yang loyal dan merasa
memiliki ikatan personal dengan figur tersebut.®

Berbeda dengan ulama tradisional yang memperoleh legitimasi melalui jalur pendidikan,
otoritas keilmuan, dan pengakuan institusional, legitimasi influencer religius lebih banyak
ditopang oleh metrik digital seperti jumlah pengikut, tingkat engagement, frekuensi unggahan,
serta kemampuan mereka dalam menghasilkan konten yang relevan dan berpotensi viral.®
Dengan demikian, otoritas keagamaan dalam ruang digital tidak lagi bergantung pada
kedalaman ilmu atau sanad keilmuan, melainkan pada kapasitas seseorang untuk mengelola

identitas dan visibilitasnya di media sosial.

15> Ahmad Najib Burhani, Muhammadiyah Berkemajuan: Pergeseran dari Puritanisme ke Kosmopolitanisme
(Bandung: Mizan, 2016), hlm. 234-256

16 M. Syafi'i Anwar, Pemikiran dan Aksi Islam Indonesia: Sebuah Kajian Politik tentang Cendekiawan Muslim
Orde Baru (Jakarta: Paramadina, 2015), hlm. 189-211

7 Tbnu Nadzir, "Celebrity Da'i and Social Media: How Instagram Transforms Islamic Authority," Studia Islamika,
Vol. 28, No. 1 (2021), hlm. 67-95

18 Siti Syamsiyatun dan Najib Kailani, eds., Islam dan Media Sosial: Dakwah, Hijrah, dan Aksi Kolektif
(Yogyakarta: CRCS UGM, 2020), hlm. 45-78.

19 Ahmad Rafiq, "The Rise of Muslim Influencers in Indonesia: From Preaching to Marketing," Journal of
Indonesian Islam, Vol. 14, No. 2 (2020), him. 301-327

142



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

Fenomena influencer religius mencerminkan bentuk baru demokratisasi otoritas
keagamaan, di mana batas-batas antara “ahli agama” dan “komunikator agama” menjadi
semakin cair.?’ Siapa pun dapat tampil sebagai sumber rujukan keagamaan tanpa harus melalui
proses pendidikan yang panjang seperti di pesantren atau perguruan tinggi Islam. Meski
membuka ruang pembelajaran yang lebih inklusif, situasi ini juga menimbulkan kekhawatiran
mengenai kualitas pemahaman keagamaan yang dibagikan. Minimnya kontrol terhadap
validitas informasi berpotensi melahirkan penyederhanaan, distorsi makna, atau bahkan
penyebaran paham-paham yang menyesatkan, terutama bagi audiens yang tidak memiliki

kemampuan literasi keagamaan yang memadai.

4. Islam Digital di Indonesia

Studi tentang Islam digital di Indonesia telah mengalami perkembangan yang sangat
pesat dalam dekade terakhir.?! Para peneliti dari berbagai disiplin ilmu—mulai dari kajian
media, sosiologi agama, antropologi, hingga studi keislaman—mulai memberi perhatian serius
pada bagaimana teknologi digital membentuk praktik keberagamaan umat Muslim. Beragam
penelitian menunjukkan bahwa internet dan media sosial tidak hanya menjadi medium
penyebaran informasi keagamaan, tetapi juga telah berfungsi sebagai arena penting bagi
konstruksi identitas Muslim, proses belajar agama secara mandiri, hingga mobilisasi sosial-
politik dalam berbagai isu keumatan.??

Platform-platform populer seperti Facebook, Instagram, YouTube, dan TikTok telah
dimanfaatkan oleh beragam aktor keagamaan, baik ulama tradisional, pendakwah muda,
aktivis Muslim, maupun religious influencer, untuk menyebarkan dakwah, membangun
jejaring sosial, serta menciptakan komunitas yang terhubung secara virtual.?®> Kemudahan
produksi dan distribusi konten memungkinkan pesan-pesan keagamaan menjangkau audiens

yang jauh lebih luas dibandingkan metode dakwah konvensional.

2 Euis Nurlaelawati dan Dina Afrianty, "Islam dan Media Baru: Transformasi Otoritas Keagamaan di Era Digital,"
Al-Jami'ah: Journal of Islamic Studies, Vol. 57, No. 2 (2019), hlm. 423-456

2 Merlyna Lim, Many Clicks but Little Sticks: Social Media Activism in Indonesia (Jakarta: Institute of Southeast
Asian Studies, 2013), hlm. 78-102

22 Ross Tapsell, Media Power in Indonesia: Oligarchs, Citizens and the Digital Revolution (London: Rowman &
Littlefield, 2017), hlm. 145-167

2 Tnaya Rakhmani, The Commercialization of Da'wah: Understanding Indonesian Islamic Televangelism
(Jakarta: Gramedia, 2016), him. 234-267

143



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

Transformasi digital ini, meskipun membawa banyak peluang, juga menghadirkan
sejumlah tantangan yang signifikan.?* Di antaranya adalah munculnya radikalisasi online,
maraknya hoaks serta misinformasi keagamaan, dan semakin terfragmentasinya otoritas
keagamaan akibat banyaknya sumber rujukan yang tidak terstandar. Pada saat yang sama,
media digital membuka ruang bagi pluralisasi wacana keagamaan, memperkaya keragaman
sudut pandang, serta memberikan akses yang lebih luas bagi masyarakat terhadap pengetahuan
Islam yang sebelumnya sulit dijangkau.?® Dengan demikian, era digital menghadirkan
dinamika ganda: peluang untuk demokratisasi ilmu agama sekaligus tantangan dalam menjaga

kualitas dan otoritas pengetahuan keagamaan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan paradigma interpretatif untuk
memahami fenomena kompetisi otoritas keagamaan di ruang digital. Pendekatan ini dipilih
karena penelitian tidak berorientasi pada pengukuran kuantitatif, tetapi pada upaya menggali
makna, pemaknaan subyektif, strategi komunikasi, serta dinamika sosial yang berlangsung di
antara aktor-aktor keagamaan dalam konteks media sosial. Paradigma interpretatif
memungkinkan peneliti melihat bagaimana ulama dan religious influencer membangun
legitimasi, menegosiasikan otoritas, serta membentuk hubungan dengan audiens melalui
proses simbolik dan konstruksi makna yang muncul secara natural dalam interaksi digital.
Dengan demikian, penelitian ini menempatkan ruang digital sebagai konteks sosial yang hidup,
penuh nuansa, dan tidak dapat direduksi pada angka-angka, melainkan harus dipahami melalui
pemahaman mendalam terhadap praktik, narasi, dan representasi yang dibangun oleh para

aktor keagamaan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1.  Konstruksi Otoritas Ulama di Ruang Digital
Ulama tradisional yang memasuki ruang digital membawa modal kultural yang kuat

berupa legitimasi keilmuan, pengakuan institusional, serta jaringan sosial yang telah terbangun

24 Nava Nuraniyah, Not Just Brainwashed: Understanding the Radicalization of Indonesian Female Supporters
of the Islamic State (Jakarta: CSIS, 2018), hlm. 56-89.

% Dedi Sahputra Napitupulu, "Media Sosial dan Pluralisme Keagamaan di Indonesia," Jurnal Komunikasi Islam,
Vol. 9, No. 2 (2020), hlm. 234-256

144



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

melalui pendidikan pesantren dan keterlibatan dalam organisasi keagamaan.?® Dengan modal
tersebut, mereka hadir di media sosial bukan sebagai pendatang baru yang mencari popularitas,
melainkan sebagai perpanjangan dari tradisi dakwah konvensional yang sudah lama
dijalankan. Dalam ruang digital yang menuntut kecepatan, visualisasi menarik, dan interaksi
intensif, ulama tetap berusaha mempertahankan karakter keilmuan yang mendalam dan
berbasis tradisi, meskipun harus menyesuaikan diri dengan format digital.

Salah satu strategi utama ulama dalam membangun otoritas digital adalah dengan
mengedepankan kredensial keilmuan. Mereka sering mencantumkan gelar akademik, afiliasi
institusional seperti pesantren atau universitas Islam, serta menyebutkan silsilah keilmuan
yang menjadi bagian penting dari legitimasi seorang ulama.?’ Informasi tersebut berfungsi
untuk menegaskan otoritas mereka di hadapan audiens yang semakin heterogen, sekaligus
membedakan mereka dari influencer keagamaan yang tidak memiliki latar pendidikan agama
formal.

Selain itu, konten yang diproduksi ulama cenderung merujuk pada kitab-kitab klasik,
hadis-hadis sahih, dan pendapat ulama terdahulu.?® Rujukan terhadap tradisi intelektual Islam
ini menunjukkan keberlanjutan mereka dengan turats keilmuan serta memberikan bobot
akademik pada dakwah digital yang mereka sajikan. Meskipun berada di ruang digital, ulama
tetap menekankan keakuratan sumber dan kedalaman argumentasi, yang menjadi ciri khas
dakwah mereka.

Dari segi format, ulama biasanya mempertahankan gaya komunikasi ceramah atau kajian
sebagaimana dalam praktik offline.?® Banyak video yang mereka unggah di YouTube
merupakan rekaman kajian rutin yang kemudian diadaptasi untuk konsumsi digital. Durasi
konten cenderung lebih panjang dibandingkan dengan konten pendek ala influencer,
mencerminkan orientasi mereka pada kedalaman materi daripada sekadar viralitas. Bahkan,

melalui ruang digital, ulama membangun komunitas santri virtual yang strukturnya

% Ahmad Baso, Pesantren Studies 2a: Kosmopolitanisme Peradaban Kaum Santri di Masa Kolonial (Jakarta:
Pustaka Afid, 2013), hlm. 167-189

2" Farish A. Noor, The Discursive Construction of Southeast Asia in 19th Century Colonial-Capitalist Discourse
(Amsterdam: Amsterdam University Press, 2016), him. 201-234

2 Greg Fealy dan Sally White, eds., Expressing Islam: Religious Life and Politics in Indonesia (Singapore: ISEAS
Publishing, 2008), hlm. 123-156.

2 Howell Julia Day, "Modulations of Active Piety: Professors and Televangelists as Promoters of Indonesian
'Sufisme'," dalam Expressing Islam: Religious Life and Politics in Indonesia, eds. Greg Fealy dan Sally
White (Singapore: ISEAS Publishing, 2008), him. 40-62.

145



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

menyerupai pola relasi kyai-santri dalam tradisi pesantren.®® Interaksi dengan pengikut
dilakukan melalui sesi tanya jawab, bimbingan spiritual, dan diskusi keagamaan, sehingga
menciptakan bentuk baru dari “santri digital”.

Namun, upaya ulama untuk mempertahankan otoritas di ruang digital tidak lepas dari
tantangan. Konten mereka sering dianggap kurang menarik secara visual, terlalu panjang, dan
menggunakan bahasa yang kurang akrab bagi generasi muda yang terbiasa dengan format
singkat dan ringan. Selain itu, proses produksi konten ulama cenderung lebih lambat dan tidak
seintensif influencer religius yang memiliki tim kreatif dan strategi produksi profesional.
Kondisi ini membuat ulama perlu beradaptasi agar tetap relevan dan mampu bersaing dalam
ekosistem digital yang bergerak cepat.

2. Konstruksi Otoritas Influencer Religius di Ruang Digital

Influencer religius merepresentasikan bentuk otoritas baru yang tumbuh dalam ekosistem
media sosial, sebuah otoritas yang dibangun bukan melalui sanad keilmuan atau institusi
formal, tetapi melalui logika visibilitas, engagement, dan viralitas.>! Mereka tidak selalu
memiliki pendidikan agama yang mendalam, namun berhasil mengumpulkan basis pengikut
yang sangat besar berkat kemampuan mereka dalam berkomunikasi secara efektif,
menyederhanakan pesan keagamaan, dan memanfaatkan strategi konten yang sesuai dengan
karakter media sosial.

Salah satu ciri utama influencer religius adalah kemampuan mereka membangun
personal branding yang kuat dan mudah diterima oleh publik.3?> Mereka menampilkan diri
sebagai figur yang dekat dengan keseharian audiens, memperlihatkan kehidupan pribadi,
perjalanan spiritual, dan pengalaman emosional yang membuat pengikut merasa terhubung.
Kedekatan ini menciptakan kesan otentisitas yang menjadi modal penting dalam membangun
kepercayaan di ruang digital.

Selain itu, konten yang mereka hasilkan sangat memperhatikan estetika visual.®

Penggunaan pencahayaan yang baik, editing modern, musik latar yang menarik, dan desain

%0 Ronald Lukens-Bull, 4 Peaceful Jihad: Negotiating Identity and Modernity in Muslim Java (New York:
Palgrave Macmillan, 2005), hlm. 89-112.

3L Nur Azizah, "Influencer Religius dan Konstruksi Identitas Muslim Milenial di Instagram," Jurnal Ilmu
Komunikasi, Vol. 18, No. 1 (2021), hlm. 67-85

32 Lina Pary Damanik, Fenomena Selebgram Berhijab dan Perilaku Konsumtif: Studi pada Perempuan Muslim
Urban (Yogyakarta: Deepublish, 2019), hlm. 45-78

3 Sari Meutia dan Vinna Sri Yuniarti, "Personal Branding Influencer Muslimah di Media Sosial," Jurnal
Komunikasi Massa, Vol. 13, No. 2 (2020), him. 156-174

146



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

grafis yang rapi menjadikan pesan keagamaan tampil lebih segar dan appealing, terutama bagi
kalangan milenial dan Gen Z. Pada titik ini, mereka mengubah dakwah menjadi produk visual
yang mudah dikonsumsi dan dibagikan.

Pendekatan mereka terhadap keagamaan umumnya bersifat inspiratif dan motivasional.>*
Alih-alih menyajikan kajian yang panjang dan mendalam, influencer religius cenderung
memberikan pesan-pesan singkat, praktis, dan penuh motivasi untuk perbaikan diri. Narasi
personal tentang perubahan hidup dan perjalanan spiritual sering kali menjadi daya tarik utama,
karena lebih mudah dipahami dan relevan bagi keseharian audiens.

Interaksi dengan pengikut juga menjadi aspek penting dalam otoritas digital mereka.®
Influencer sangat responsif terhadap komentar, pertanyaan, maupun pesan pribadi, sehingga
tercipta ilusi kedekatan yang sulit ditemukan dalam struktur otoritas ulama tradisional.
Responsivitas ini membuat audiens merasa diperhatikan dan didengar, sehingga membangun
loyalitas yang kuat.

Di samping itu, influencer aktif memperluas jaringan mereka melalui kolaborasi dengan
berbagai pihak, mulai dari sesama influencer, komunitas digital, brand komersial, hingga
sesekali dengan ulama.®®* Mereka memahami cara kerja algoritma media sosial dan
memanfaatkannya untuk meningkatkan visibilitas serta memperluas jangkauan konten mereka.

Legitimasi influencer religius pada akhirnya tidak bersumber dari lembaga keagamaan
ataupun genealogi intelektual, tetapi dari jumlah pengikut, intensitas interaksi, dan
kemampuan mereka membentuk opini maupun perilaku audiens. Fenomena ini menunjukkan
terjadinya pergeseran dari otoritas berbasis pengetahuan (knowledge-based authority) menuju
otoritas berbasis popularitas (popularity-based authority), sebuah dinamika baru yang menjadi

tantangan sekaligus peluang dalam konteks otoritas keagamaan di era digital.

3.  Dinamika Kompetisi: Strategi Konten dan Audiens
Kompetisi antara ulama dan influencer religius di ruang digital tidak selalu muncul dalam
bentuk antagonisme langsung, tetapi lebih sebagai persaingan dalam memperebutkan perhatian

dan loyalitas audiens di tengah ekosistem media sosial yang sangat padat. Persaingan ini

34 Fakhruroji Mizan, Dakwah di Era Media Baru: Teori dan Aktivisme Dakwah di Internet (Bandung: Simbiosa
Rekatama Media, 2017), hlm. 123-145

3 Nina Mariani Noor, "Strategi Komunikasi Dakwah Influencer Muslimah melalui Instagram," Jurnal Dakwah
dan Komunikasi Islam, Vol. 7, No. 1 (2020), hlm. 89-108

3% Hasan Chabibi, "Analisis Strategi Digital Marketing Produk Religi di Media Sosial," Jurnal Ekonomi Syariah,
Vol. 6, No. 2 (2019), hlm. 234-256.

147



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

berlangsung karena masing-masing aktor memiliki gaya komunikasi, segmentasi pengikut,
serta strategi produksi konten yang berbeda.

Dalam hal segmentasi audiens, ulama biasanya diikuti oleh mereka yang mencari
pemahaman keagamaan yang mendalam, rujukan fatwa, serta bimbingan spiritual yang lebih
formal. Sementara itu, influencer religius cenderung lebih populer di kalangan anak muda yang
membutuhkan konten inspiratif, ringan, dan relatable, serta mudah dipahami dalam waktu
singkat.®’

Perbedaan ini tercermin pula dalam model dan substansi konten yang diproduksi. Ulama
lebih menekankan kedalaman keilmuan, ketepatan dalil, dan akurasi referensi, sedangkan
influencer religius memprioritaskan daya tarik visual, gaya penyampaian yang kreatif, serta
relevansi dengan isu kontemporer seperti kesehatan mental, self-improvement, dan gaya hidup
Islami.®

Dalam merespons isu-isu yang sedang trending, influencer umumnya memiliki
keunggulan karena mampu bereaksi cepat terhadap peristiwa aktual dan segera memproduksi
konten yang sesuai dengan ritme media sosial. Sebaliknya, ulama sering kali lebih berhati-hati
dan membutuhkan waktu untuk memverifikasi informasi sebelum memberikan pandangan
keagamaan, sehingga respons mereka cenderung lebih lambat namun memiliki bobot otoritas
yang lebih kuat.®

Aspek monetisasi juga menunjukkan perbedaan signifikan. Influencer religius telah
membangun model bisnis yang profesional melalui sponsorship, endorsement, dan penjualan
produk, sehingga mereka dapat memproduksi konten secara konsisten dengan kualitas visual
tinggi. Sementara ulama umumnya mengandalkan dukungan institusi atau donasi, sehingga
produksi konten digital bukan merupakan fokus utama dalam peran keulamaan mereka.*°

Keseluruhan dinamika ini menunjukkan bahwa otoritas keagamaan di era digital tidak
hanya ditentukan oleh kedalaman ilmu, tetapi juga oleh kemampuan tampil menarik, responsif,

dan relevan dalam ruang publik virtual. Baik ulama maupun influencer religius memainkan

37 Khairani Fauziah, "Segmentasi Audiens Konten Dakwah Digital: Perbandingan Ulama dan Influencer," Jurnal
Studi Komunikasi dan Media, Vol. 24, No. 2 (2020), him. 178-196.

% Miftahul Jannah, "Content Strategy of Religious Content Creators in Indonesian Social Media," Jurnal
Penelitian Komunikasi, Vol. 23, No. 1 (2020), hlm. 45-67

39 Reni Juliani, "Kecepatan Respons terhadap Isu Viral: Studi Komparasi Ulama dan Influencer Religius," Jurnal
Ilmu Dakwah, Vol. 40, No. 2 (2021), hlm. 289-312

0 Dwi Kartika Sari, Komodifikasi Agama dalam Era Kapitalisme Digital (Surabaya: Airlangga University Press,
2020), hlm. 134-167

148



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

peran penting dalam membentuk wacana keislaman kontemporer, meskipun dengan logika

otoritas yang sangat berbeda.

4.  Negosiasi dan Hibridisasi Otoritas

Meskipun kompetisi antara ulama dan influencer religius tampak menonjol di ruang
digital, fenomena yang lebih signifikan sebenarnya adalah munculnya proses negosiasi dan
hibridisasi antara kedua model otoritas tersebut. Dinamika ini menunjukkan bahwa batas
antara otoritas tradisional dan otoritas berbasis media sosial tidak lagi tegas, melainkan
semakin cair dan saling memengaruhi.*

Salah satu bentuk hibridisasi tampak pada ulama—Kkhususnya generasi muda—yang
mulai mengadaptasi strategi komunikasi ala influencer. Mereka memproduksi konten pendek,
memanfaatkan visual yang lebih menarik, dan aktif menggunakan fitur interaktif seperti
Instagram Stories, TikTok, hingga podcast. Langkah ini menunjukkan upaya ulama untuk tetap
relevan dan menjangkau audiens yang lebih muda tanpa sepenuhnya meninggalkan identitas
keilmuan mereka.*2

Di sisi lain, sejumlah influencer religius juga mulai mencari legitimasi tambahan dengan
memperdalam pendidikan formal, merujuk pada literatur klasik, atau berkolaborasi langsung
dengan ulama. Upaya tersebut mengindikasikan bahwa popularitas semata tidak cukup untuk
mempertahankan otoritas keagamaan jangka panjang, sehingga mereka membutuhkan fondasi
keilmuan yang lebih kuat.*?

Fenomena kolaborasi strategis antara ulama dan influencer juga semakin umum
ditemukan. Dalam kerja sama ini, ulama memperoleh akses menuju audiens muda yang
sebelumnya tidak tersentunh melalui metode dakwah konvensional, sementara influencer
mendapatkan legitimasi keilmuan melalui asosiasi mereka dengan otoritas tradisional. Saling
menguntungkan, kolaborasi ini memperluas jangkauan dakwah sekaligus memperkuat
kredibilitas kedua belah pihak.**

4l Pradana Boy ZTF, "Hybrid Authority: The Blending of Traditional and Digital Religious Leadership,"
Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies, Vol. 11, No. 1 (2021), hlm. 56-82

42 Muhammad Fahmi, "Ulama Milenial: Strategi Dakwah Generasi Muda di Media Sosial," Jurnal Pemikiran
Islam Kontemporer, Vol. 5, No. 2 (2020), hlm. 167-189

43 Fitri Yanti, "Influencer Religius dan Pencarian Legitimasi Keilmuan: Studi Etnografi Digital," Jurnal
Antropologi Indonesia, Vol. 42, No. 1 (2021), hlm. 78-101.

4 Ahmad Muttaqin, "Kolaborasi Strategis Ulama dan Influencer dalam Ekosistem Dakwah Digital," Jurnal
Komunikasi Islam, Vol. 10, No. 2 (2021), hlm. 234-258.

149



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

Dari proses tersebut, muncul kategori baru yang dapat disebut sebagai “ulama-
influencer” atau “influencer-ulama”—figur yang memiliki legitimasi keilmuan namun
sekaligus menguasai estetika, ritme, dan logika media sosial. Mereka berhasil membangun
basis pengikut yang besar tanpa kehilangan otoritas keagamaan yang bersumber dari kredensial
pengetahuan. Figur hibrida ini menandai konfigurasi baru otoritas keagamaan di era digital.*®

5. Implikasi terhadap Transformasi Otoritas Keagamaan

Fenomena kompetisi antara ulama dan influencer religius di ruang digital membawa
sejumlah implikasi penting yang memengaruhi struktur, persepsi, dan masa depan otoritas
keagamaan di Indonesia. Salah satu implikasi utama adalah terjadinya demokratisasi otoritas,
di mana media digital membuka akses bagi siapa pun untuk menjadi rujukan keagamaan, tanpa
harus memiliki pendidikan formal atau legitimasi institusional.*® Kondisi ini memberikan
ruang bagi suara-suara baru yang sebelumnya tidak terakomodasi dalam struktur keagamaan
tradisional, tetapi sekaligus menghadirkan risiko munculnya pemahaman yang kurang akurat
atau bahkan menyesatkan.

Selain itu, ruang digital juga memicu fragmentasi sekaligus pluralisasi otoritas
keagamaan. Audiens kini memiliki berbagai sumber referensi—mulai dari ulama tradisional,
akademisi, hingga influencer religius—yang dapat dipilih sesuai preferensi, gaya komunikasi,
dan kebutuhan spiritual mereka.*’ Fragmentasi ini membuka ruang bagi beragam interpretasi
keagamaan, namun juga dapat menciptakan echo chamber dan polarisasi karena masing-
masing kelompok cenderung memilih sumber yang mengonfirmasi keyakinan mereka sendiri.

Fenomena ini turut mendorong pergeseran Kriteria legitimasi, dari yang sebelumnya
berbasis pada kedalaman ilmu, sanad, dan pengakuan institusional, menjadi berbasis pada
kemampuan komunikasi, kreativitas konten, dan jumlah pengikut.*® Pergeseran ini memicu
diskusi mengenai kualitas otoritas baru yang lahir sepenuhnya dari logika media sosial, serta

tanggung jawab etis para pembuat konten dalam menyampaikan pesan keagamaan.

45 Yusuf Rahman dan Ade Pahrudin Lubis, "The Hybrid Figure: Ulama-Influencer in Contemporary Indonesian
Islam," Studia Islamika, Vol. 27, No. 3 (2020), hlm. 567-595

46 Akh Muzakki, The Roots, Strategies, and Popular Perception of Islamic Radicalism in Indonesia (Jakarta:
CSRC UIN Syarif Hidayatullah, 2014), him. 189-213.

47 Ayang Utriza Yakin, "Fragmentasi Otoritas dan Pluralisasi Interpretasi dalam Islam Digital Indonesia," Journal
of Indonesian Islam, Vol. 13, No. 2 (2019), hlm. 345-372.

48 Hilman Latief dan Zezen Zaenal Mutaqin, Islam dan Urusan Kemanusiaan: Konflik, Perdamaian, dan
Filantropi (Jakarta: Serambi, 2015), hlm. 234-267

150



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

Implikasi lainnya adalah komodifikasi konten keagamaan, di mana media sosial
membuat pesan-pesan religius terikat pada logika kapitalisme digital: likes, shares, views, dan
peluang monetisasi.*® Akibatnya, terdapat kecenderungan untuk memproduksi konten yang
lebih mengikuti selera pasar ketimbang fokus pada kedalaman substansi, sehingga berpotensi
mengurangi kualitas wacana keagamaan.

Terakhir, dinamika ini menimbulkan tantangan regulasi dan quality control, karena tidak
seperti lembaga pendidikan formal atau organisasi keagamaan yang memiliki standar
kurikulum dan mekanisme verifikasi, ruang digital bersifat terbuka, cepat, dan sulit diawasi.*
Hal ini membuat pengawasan terhadap kualitas, akurasi, dan etika penyampaian konten
keagamaan menjadi isu yang semakin mendesak di era digital.

KESIMPULAN DAN SARAN
Kesimpulan

Penelitian ini mengungkapkan bahwa kompetisi otoritas keagamaan antara ulama dan
influencer di ruang digital mencerminkan transformasi fundamental dalam cara otoritas
dibangun, dilegitimasi, dan dipraktikkan dalam Islam kontemporer Indonesia. Beberapa
kesimpulan utama dari penelitian ini adalah:

a. Pergeseran Basis Legitimasi: Otoritas keagamaan tidak lagi semata-mata ditentukan oleh
penguasaan ilmu dan pengakuan institusional, namun juga oleh kemampuan
berkomunikasi, membangun personal brand, dan mengumpulkan pengikut di media
sosial.

b. Diferensiasi Strategi: Ulama dan influencer menggunakan strategi yang berbeda dalam
membangun otoritas. Ulama mengandalkan kedalaman keilmuan dan kontinuitas tradisi,
sementara influencer memprioritaskan estetika visual, narasi personal, dan interaksi aktif
dengan audiens.

c. Negosiasi dan Hibridisasi: Alih-alih kompetisi zero-sum, terjadi proses negosiasi dan
hibridisasi di mana kedua model otoritas saling mempengaruhi dan beradaptasi. Ulama
mengadopsi strategi komunikasi digital, sementara influencer berupaya meningkatkan

legitimasi keilmuan mereka.

9 Budi Asyhari, "Komodifikasi Konten Keagamaan di Era Ekonomi Digital," Jurnal Ekonomi Islam, Vol. 11, No.
1 (2020), hlm. 123-145
%0 Haedar Nashir, Dinamika Politik Islam Indonesia (Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2016), hlm. 178-201

151



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

d. Transformasi Ekosistem Keagamaan: Media digital telah mengubah ekosistem
keagamaan Indonesia menjadi lebih demokratis, terfragmentasi, dan plural. Ini membawa
peluang bagi akses yang lebih luas terhadap pengetahuan keagamaan, namun juga
tantangan dalam hal quality control dan potensi penyebaran pemahaman yang
menyesatkan.

e. Implikasi Sosial-Kultural: Fenomena ini mencerminkan perubahan yang lebih luas dalam
cara generasi digital memahami dan mempraktikkan agama. Preferensi terhadap konten
yang aksesibel, visual, dan inspiratif mencerminkan nilai-nilai dan gaya hidup digital

natives.

Rekomendasi
1. Untuk Ulama dan Institusi Keagamaan:
a. Meningkatkan literasi digital dan mengembangkan strategi komunikasi yang lebih efektif
di media sosial tanpa mengorbankan substansi keilmuan
b. Membangun tim produksi konten yang profesional untuk menghasilkan materi dakwah
berkualitas tinggi
c. Membuka dialog dengan generasi muda untuk memahami preferensi dan kebutuhan

mereka dalam mengakses konten keagamaan.

2.  Untuk Influencer Religius:
a. Meningkatkan kapasitas keilmuan melalui pendidikan formal atau informal untuk
memastikan akurasi konten yang disebarkan
b. Membangun etika produksi konten keagamaan yang bertanggung jawab dan tidak
semata-mata mengejar popularitas

c. Berkolaborasi dengan ulama dan institusi keagamaan untuk validasi konten.

DAFTAR PUSTAKA

---. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium I1l. Jakarta:
Kencana, 2014.

Asyhari, Budi. "Komodifikasi Konten Keagamaan di Era Ekonomi Digital." Jurnal Ekonomi
Islam, Vol. 11, No. 1 (2020): 123-145.

Azizah, Nur. "Influencer Religius dan Konstruksi ldentitas Muslim Milenial di Instagram.”
Jurnal llmu Komunikasi, Vol. 18, No. 1 (2021): 67-85.

152



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII &
XVIII. Jakarta: Kencana, 2013.

Baso, Ahmad. Pesantren Studies 2a: Kosmopolitanisme Peradaban Kaum Santri di Masa
Kolonial. Jakarta: Pustaka Afid, 2013.

Boy ZTF, Pradana. "Hybrid Authority: The Blending of Traditional and Digital Religious
Leadership.” Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies, Vol. 11, No. 1 (2021):
56-82.

Burhani, Ahmad Najib. Muhammadiyah Berkemajuan: Pergeseran dari Puritanisme ke
Kosmopolitanisme. Bandung: Mizan, 2016.

Chabibi, Hasan. "Analisis Strategi Digital Marketing Produk Religi di Media Sosial." Jurnal
Ekonomi Syariah, Vol. 6, No. 2 (2019): 234-256.

Damanik, Lina Pary. Fenomena Selebgram Berhijab dan Perilaku Konsumtif: Studi pada
Perempuan Muslim Urban. Yogyakarta: Deepublish, 2019.

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya
Mengenai Masa Depan Indonesia. Jakarta: LP3ES, 2015.

Fahmi, Muhammad. "Ulama Milenial: Strategi Dakwah Generasi Muda di Media Sosial."
Jurnal Pemikiran Islam Kontemporer, Vol. 5, No. 2 (2020): 167-189.

Fauziah, Khairani. "Segmentasi Audiens Konten Dakwah Digital: Perbandingan Ulama dan
Influencer." Jurnal Studi Komunikasi dan Media, Vol. 24, No. 2 (2020): 178-196.
Fealy, Greg dan Sally White, eds. Expressing Islam: Religious Life and Politics in Indonesia.

Singapore: ISEAS Publishing, 2008.

Hasan, Noorhaidi. "Digital Islam and Democracy in Southeast Asia." Dalam Handbook of
Contemporary Islam and Muslim Lives, diedit oleh Mark Woodward dan Ronald Lukens-
Bull, 234-256. Cham: Springer, 2021.

Hasbullah, Moeflich. Evolusi Pesantren: Studi Kepemimpinan Kiai Berbasis Orientasi ESQ.
Bandung: Pustaka Setia, 2015.

Howell, Julia Day. "Modulations of Active Piety: Professors and Televangelists as Promoters
of Indonesian 'Sufisme'." Dalam Expressing Islam: Religious Life and Politics in
Indonesia, diedit oleh Greg Fealy dan Sally White, 40-62. Singapore: ISEAS Publishing,
2008.

153



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

Ichwan, Moch Nur dan Najib Kailani. "Komodifikasi Agama di Era Digital: Influencer
Religius di Media Sosial." Jurnal Masyarakat & Budaya, Vol. 22, No. 2 (2020): 189-
206.

Jannah, Miftahul. "Content Strategy of Religious Content Creators in Indonesian Social
Media." Jurnal Penelitian Komunikasi, VVol. 23, No. 1 (2020): 45-67.

Juliani, Reni. "Kecepatan Respons terhadap Isu Viral: Studi Komparasi Ulama dan Influencer
Religius.” Jurnal llmu Dakwah, Vol. 40, No. 2 (2021): 289-312.

Kinkler, Mirjam dan Alfred Stepan, eds. Democracy and Islam in Indonesia. New York:
Columbia University Press, 2013.
Kurniawan, Eka. "Transformasi Otoritas Keagamaan di Era Digital: Studi Kasus Ulama dan
Dai di Media Sosial." Jurnal Dakwah dan Komunikasi, Vol. 6, No. 1 (2021): 45-63.
Latief, Hilman dan Zezen Zaenal Mutagin. Islam dan Urusan Kemanusiaan: Konflik,
Perdamaian, dan Filantropi. Jakarta: Serambi, 2015.

Lim, Merlyna. Many Clicks but Little Sticks: Social Media Activism in Indonesia. Jakarta:
Institute of Southeast Asian Studies, 2013.

Lukens-Bull, Ronald. A Peaceful Jihad: Negotiating Identity and Modernity in Muslim Java.
New York: Palgrave Macmillan, 2005.

Meutia, Sari dan Vinna Sri Yuniarti. "Personal Branding Influencer Muslimah di Media
Sosial." Jurnal Komunikasi Massa, Vol. 13, No. 2 (2020): 156-174.

Mizan, Fakhruroji. Dakwah di Era Media Baru: Teori dan Aktivisme Dakwah di Internet.
Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2017.

Mujani, Saiful dan R. William Liddle. Muslim Indonesia dan Demokrasi: Kultur Politik dan
Perilaku Pemilih. Jakarta: Gramedia, 2019.

Muttagin, Ahmad. "Kolaborasi Strategis Ulama dan Influencer dalam Ekosistem Dakwah
Digital.” Jurnal Komunikasi Islam, Vol. 10, No. 2 (2021): 234-258.

Muzakki, Akh. The Roots, Strategies, and Popular Perception of Islamic Radicalism in
Indonesia. Jakarta: CSRC UIN Syarif Hidayatullah, 2014.

Nadzir, lbnu. "Celebrity Da'i and Social Media: How Instagram Transforms Islamic
Authority.” Studia Islamika, Vol. 28, No. 1 (2021): 67-95.

Napitupulu, Dedi Sahputra. "Media Sosial dan Pluralisme Keagamaan di Indonesia.” Jurnal
Komunikasi Islam, Vol. 9, No. 2 (2020): 234-256.

Nashir, Haedar. Dinamika Politik Islam Indonesia. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2016.

154



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

Noer, Deliar. Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942. Jakarta: LP3ES, 2018.

Noor, Farish A. The Discursive Construction of Southeast Asia in 19th Century Colonial-
Capitalist Discourse. Amsterdam: Amsterdam University Press, 2016.

Noor, Nina Mariani. "Strategi Komunikasi Dakwah Influencer Muslimah melalui Instagram."
Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam, Vol. 7, No. 1 (2020): 89-108.

Nuraniyah, Nava. Not Just Brainwashed: Understanding the Radicalization of Indonesian
Female Supporters of the Islamic State. Jakarta: CSIS, 2018.

Nurlaelawati, Euis dan Dina Afrianty. "Islam dan Media Baru: Transformasi Otoritas
Keagamaan di Era Digital." Al-Jami'ah: Journal of Islamic Studies, Vol. 57, No. 2
(2019): 423-456.

Rafig, Ahmad. "The Rise of Muslim Influencers in Indonesia: From Preaching to Marketing."
Journal of Indonesian Islam, Vol. 14, No. 2 (2020): 301-327.

Rahman, Yusuf dan Ade Pahrudin Lubis. "The Hybrid Figure: Ulama-Influencer in
Contemporary Indonesian Islam." Studia Islamika, Vol. 27, No. 3 (2020): 567-595.
Rakhmani, Inaya. The Commercialization of Da'wah: Understanding Indonesian Islamic

Televangelism. Jakarta: Gramedia, 2016.

Sari, Dwi Kartika. Komodifikasi Agama dalam Era Kapitalisme Digital. Surabaya: Airlangga
University Press, 2020.

Subhan, Arief. Lembaga Pendidikan Islam Indonesia Abad ke-20: Pergumulan antara
Modernisasi dan Identitas. Jakarta: Kencana, 2012.

Syafi'i Anwar, M. Pemikiran dan Aksi Islam Indonesia: Sebuah Kajian Politik tentang
Cendekiawan Muslim Orde Baru. Jakarta: Paramadina, 2015.

Syamsiyatun, Siti dan Najib Kailani, eds. Islam dan Media Sosial: Dakwah, Hijrah, dan Aksi
Kolektif. Yogyakarta: CRCS UGM, 2020.

Tapsell, Ross. Media Power in Indonesia: Oligarchs, Citizens and the Digital Revolution.
London: Rowman & Littlefield, 2017.

van Bruinessen, Martin. Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam di
Indonesia. Bandung: Mizan, 2015.

Wildan, Muhammad. Media Sosial dan Gerakan Islam Populis di Indonesia. Yogyakarta:
CRCS UGM, 2020.

Yakin, Ayang Utriza. "Fragmentasi Otoritas dan Pluralisasi Interpretasi dalam Islam Digital
Indonesia." Journal of Indonesian Islam, Vol. 13, No. 2 (2019): 345-372.

155



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

Yanti, Fitri. "Influencer Religius dan Pencarian Legitimasi Keilmuan: Studi Etnografi Digital."
Jurnal Antropologi Indonesia, Vol. 42, No. 1 (2021): 78-101.

Zulkifli. "Ulama dan Politik: Genealogi Otoritas Keagamaan di Indonesia.” Jurnal Politik dan
Sosial Kemasyarakatan, Vol. 11, No. 2 (2019): 156-174

156



