
Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

174 

 

PARADIGMA DESAIN PENGEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS 

MULTIDISIPLIN 

   

Latipa1, Komarudin Sassi2 

1,2Institut Agama Islam Al-Quran Al-Ittifaqiah Indralaya 

Email: mtmainnahlatif@gmail.com1, sassikomarudin@yahoo.com2          

Abstrak: Penelitian ini mengkaji paradigma desain pengembangan pendidikan Islam berbasis 

multidisiplin sebagai respons terhadap tantangan kompleksitas zaman kontemporer. Pendidikan 

Islam tradisional yang cenderung monodisipliner dan tekstual mengalami kesulitan dalam 

menjawab persoalan-persoalan aktual yang memerlukan pendekatan integratif. Melalui studi 

kepustakaan dan analisis pemikiran tokoh, penelitian ini mengeksplorasi kontribusi pemikiran 

Abdolkarim Soroush, M. Amin Abdullah, dan Muhammad Arkoun dalam merumuskan desain 

pendidikan Islam multidisiplin. Soroush menawarkan konsep kontraksi dan ekspansi 

pengetahuan agama, Abdullah mengembangkan paradigma integrasi- interkoneksi keilmuan, 

sedangkan Arkoun mengajukan kritik nalar Islam (naqd al-'aql al-Islami). Hasil kajian 

menunjukkan bahwa paradigma multidisiplin dalam pendidikan Islam memerlukan 

transformasi epistemologi, metodologi, dan kurikulum yang mengintegrasikan ilmu-ilmu 

keislaman dengan sains modern, humaniora, dan ilmu sosial. Desain pengembangan ini 

menghasilkan model pendidikan yang lebih responsif, kritis, dan relevan dengan kebutuhan 

masa kini tanpa kehilangan akar tradisi keislaman. Penelitian ini merekomendasikan 

restrukturisasi kelembagaan pendidikan Islam, pembaruan kurikulum berbasis integrasi 

keilmuan, dan pengembangan kompetensi pendidik yang multidisipliner.   

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Multidisiplin, Integrasi Keilmuan, Paradigma, Pembaruan 

Pendidikan. 

   

Abstract: This study examines the paradigm of multidisciplinary Islamic education design as a 

response to the complex challenges of the contemporary era. Traditional Islamic education, 

which tends to be monodisciplinary and textual, struggles to address current issues that require 

integrative approaches. Through library research and analytical study of prominent thinkers, 

this research explores the contributions of Abdolkarim Soroush, M. Amin Abdullah, and 

Muhammad Arkoun in formulating a multidisciplinary framework for Islamic education. 

Soroush offers the concept of the contraction and expansion of religious knowledge, Abdullah 

develops the paradigm of scientific integration– interconnection, and Arkoun proposes a 

critical reconstruction of Islamic reason (naqd al-‘aql al- Islāmī). The findings show that a 

multidisciplinary paradigm in Islamic education necessitates an epistemological, 

methodological, and curricular transformation that integrates Islamic sciences with modern 

sciences, humanities, and social sciences. This developmental design produces an educational 

model that is more responsive, critical, and relevant to contemporary needs while maintaining 

its Islamic intellectual roots. The study recommends institutional restructuring of Islamic 

education, curriculum renewal based on integrated knowledge systems, and the development of 

educators with multidisciplinary competencies. 

Keywords: Islamic Education, Multidisciplinary, Knowledge Integration, Paradigm, 

Educational Reform. 

mailto:mtmainnahlatif@gmail.com1
mailto:sassikomarudin@yahoo.com2


Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

175 

 

PENDAHULUAN   

Pendidikan Islam di era kontemporer menghadapi rangkaian tantangan yang semakin 

kompleks, sehingga menuntut adanya transformasi paradigmatik secara menyeluruh. Sistem 

pendidikan Islam yang tumbuh dan berkembang sejak abad pertengahan pada dasarnya 

dibangun di atas dikotomi epistemologis yang memisahkan secara tajam antara ilmu agama 

dan ilmu umum. Pola pikir dikotomis ini melahirkan pendekatan monodisipliner yang sempit, 

di mana ilmu-ilmu keislaman dipelajari secara tekstual dan normatif tanpa keterhubungan 

dengan perkembangan ilmu pengetahuan lain.1 Akibatnya, banyak lulusan lembaga pendidikan 

Islam tidak memiliki perangkat keilmuan yang memadai untuk membaca dan merespons 

persoalan-persoalan kontemporer yang bersifat multidimensional, seperti isu teknologi digital, 

ekologi, ekonomi global, hingga problem-problem sosial kemasyarakatan. 

Memasuki era globalisasi dan revolusi teknologi informasi, pendidikan Islam dituntut 

untuk tidak hanya menghasilkan ahli agama yang menguasai kitab-kitab klasik secara tekstual, 

tetapi juga membentuk profil intelektual Muslim yang berpikir luas, kritis, kreatif, dan 

memiliki kemampuan problem-solving yang integratif.2 Tantangan sosial- budaya, ekonomi, 

dan geopolitik yang semakin cepat berubah menuntut seorang pendidik maupun peserta didik 

untuk mampu mengelaborasi ajaran-ajaran Islam secara fleksibel dan kontekstual. Namun 

dalam kenyataannya, mayoritas lembaga pendidikan Islam masih mempertahankan pola 

tradisional yang menekankan transmisi pengetahuan keagamaan secara satu arah, normatif, 

dan kurang membuka ruang dialog dengan disiplin ilmu modern seperti ilmu sosial, sains, 

psikologi, atau humaniora. 

Persoalan mendasar yang melatari stagnasi ini adalah adanya krisis epistemologis dalam 

dunia pendidikan Islam. Umat Islam mengalami kesulitan dalam merumuskan fondasi 

epistemologi yang mampu menjembatani antara otoritas tradisi klasik dan tuntutan modernitas 

yang dinamis.3 Fenomena ini melahirkan dua kutub ekstrem: pertama, kelompok yang teguh 

mempertahankan tradisi dan menolak segala bentuk pembaruan dengan alasan menjaga 

kemurnian ajaran; kedua, kelompok modernis yang menerima sistem pendidikan Barat secara 

apa adanya tanpa proses filtrasi kritis, sehingga berisiko menanggalkan identitas keislaman 

 
1 Azra, Azyumardi. (2020). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium III. 

Jakarta: Kencana, hlm. 56 
2 Baharuddin. (2019). Paradigma Baru Pendidikan Islam: Transformasi Sistem Pembelajaran di Era Disrupsi. 

Malang: UIN Maliki Press, hlm. 34 
3 Qomar, Mujamil. (2019). Epistimologi Pendidikan Islam: Dari Metode Rasional hingga Metode Kritik. Jakarta: 

Erlangga, hlm. 89. 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

176 

 

yang autentik. Ketegangan epistemologis antara tradisi dan modernitas inilah yang membuat 

pendidikan Islam sulit berkembang menuju model keilmuan yang lebih integratif dan adaptif. 

Dalam kerangka inilah paradigma multidisiplin memperoleh relevansi strategis sebagai 

jalan tengah yang menawarkan pendekatan integratif tanpa melakukan reduksi terhadap 

identitas keilmuan Islam. Pendekatan multidisiplin tidak bermaksud meniadakan karakteristik 

khas ilmu-ilmu keislaman, tetapi justru memperkaya dan menguatkannya melalui dialog kritis 

dengan berbagai disiplin ilmu lain.4 Paradigma ini selaras dengan etos keilmuan Islam yang 

sejak masa klasik mendorong umat untuk mencari dan memanfaatkan berbagai bentuk 

pengetahuan demi kemaslahatan manusia. Melalui pendekatan multidisiplin, pendidikan Islam 

dapat menavigasi arus modernitas tanpa kehilangan akar tradisinya. 

Dalam konteks ini, pemikiran para intelektual Muslim kontemporer seperti Abdolkarim 

Soroush, M. Amin Abdullah, dan Muhammad Arkoun memberikan kontribusi teoritis yang 

signifikan bagi pengembangan pendidikan Islam berbasis multidisiplin. Soroush, melalui teori 

kontraksi dan ekspansi pengetahuan agama, menghadirkan landasan filosofis bahwa 

pemahaman keagamaan bersifat dinamis, berkembang, dan dipengaruhi oleh konteks sosial 

serta ilmu pengetahuan manusia.5 Sementara itu, M. Amin Abdullah mengembangkan konsep 

integrasi–interkoneksi keilmuan yang tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga aplikatif, 

khususnya dalam konteks reformasi kurikulum pendidikan Islam di Indonesia.6 Adapun 

Muhammad Arkoun, dengan proyek besar kritik nalar Islam (naqd al-‘aql al-Islāmī), 

menawarkan metodologi dekonstruktif untuk menelaah ulang asumsi-asumsi dasar yang 

selama ini diterima begitu saja dalam tradisi pemikiran Islam.7 Ketiga tokoh ini secara 

bersama-sama memperkuat urgensi pembaruan paradigma pendidikan Islam menuju model 

keilmuan yang multidisipliner, terbuka, dan responsif terhadap realitas kontemporer. 

TINJAUAN PUSTAKA  

1. Konsep Pendidikan Islam 

 
4 Hidayat, Rahmat. (2021). "Pendidikan Islam Multidisipliner: Analisis Konsep dan Implementasi". Edukasia 

Islamika: Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), hlm. 58 
5 Soroush, Abdolkarim. (2020). Menggugat Otoritas dan Tradisi Agama. Terj. Abdullah Ali. Bandung: Mizan, 

hlm. 45-67 
6 Abdullah, M. Amin. (2021). Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, hlm. 98-124 
7 Arkoun, Mohammed. (2021). Kritik Nalar Islam. Terj. Sunarwoto. Jakarta: Pustaka Hidayah, hlm. 78-95 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

177 

 

Pendidikan Islam secara filosofis merujuk pada proses komprehensif dalam membentuk 

manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Tujuan ini tidak hanya bersifat normatif, 

tetapi juga mencerminkan orientasi epistemologis dan aksiologis pendidikan Islam sejak masa 

klasik hingga kontemporer. Dalam tradisi klasik, al-Ghazali memandang pendidikan sebagai 

sarana mencapai taqarrub kepada Allah serta mewujudkan al-insān al-kāmil atau 

kesempurnaan insani sebagai puncak pengembangan diri manusia.8 Bagi al-Ghazali, aktivitas 

belajar bukan hanya proses kognitif, tetapi juga spiritual yang bertujuan menyucikan jiwa, 

mengarahkan perilaku, dan menata hubungan manusia dengan Tuhannya. 

Dalam konteks modern, pendidikan Islam dipahami lebih luas sebagai sistem yang 

mengintegrasikan dimensi spiritual, intelektual, moral, dan sosial dalam rangka membentuk 

kepribadian Muslim yang utuh dan adaptif terhadap dinamika zaman.9 Pemahaman ini 

menggeser orientasi pendidikan Islam dari sekadar pewarisan tradisi keagamaan menuju 

pembentukan manusia yang mampu berkontribusi secara aktif dalam masyarakat global, 

namun tetap berpijak pada nilai-nilai keislaman. 

Syed Muhammad Naquib al-Attas memperkuat orientasi ini dengan menegaskan bahwa 

tujuan utama pendidikan Islam adalah ta’dīb, yaitu proses penanaman adab yang meliputi 

pengenalan, pemahaman, dan pengakuan terhadap hakikat segala sesuatu dalam tatanan 

penciptaan.10 Melalui konsep ta’dīb, pendidikan Islam diarahkan untuk membentuk 

worldview Islami yang komprehensif, sehingga peserta didik tidak hanya menguasai ilmu 

pengetahuan, tetapi juga mampu menempatkan ilmu secara proporsional dalam kerangka etika 

dan spiritualitas Islam. Dengan demikian, pendidikan Islam bukan sekadar proses transfer 

pengetahuan, melainkan pembentukan struktur kepribadian dan cara pandang yang selaras 

dengan nilai-nilai ilahiah. 

2. Paradigma Multidisiplin dalam Pendidikan 

Pendekatan multidisiplin merupakan strategi integratif yang menghubungkan berbagai 

disiplin ilmu untuk mengkaji suatu fenomena secara utuh dan holistik. Dalam kajian teori 

integrasi ilmu, Klein menjelaskan bahwa multidisiplin berada pada tahap awal integrasi, yaitu 

 
8 Muhaimin. (2020). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Sekolah, Madrasah, dan Perguruan 

Tinggi. Jakarta: RajaGrafindo Persada, hlm. 23. 
9 Zainuddin. (2019). Paradigma Pendidikan Terpadu: Menyiapkan Generasi Ulul Albab. Malang: UIN Malang 

Press, hlm. 45. 
10 Nasr, Seyyed Hossein. (2020). Antara Tuhan, Manusia dan Alam: Jembatan Filosofis dan Religius Menuju 

Puncak Spiritual. Terj. Ali Noer Zaman. Yogyakarta: IRCiSoD, hlm. 112 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

178 

 

ketika berbagai disiplin ilmu ditempatkan secara berdampingan untuk memberikan perspektif 

yang beragam terhadap sebuah isu tanpa harus meleburkan batas-batas metodologisnya.11 

Berbeda dengan interdisiplin yang lebih menekankan pada dialog aktif antar-disiplin dan 

pembentukan kerangka teori baru, serta transdisiplin yang bergerak melampaui batas keilmuan 

formal menuju sintesis epistemologis yang lebih radikal, pendekatan multidisiplin berfungsi 

sebagai jembatan awal untuk memperluas cakrawala keilmuan melalui kolaborasi tanpa 

kehilangan identitas dasar masing-masing disiplin. 

Dalam konteks pendidikan Islam, pendekatan multidisiplin berarti menghubungkan 

ilmu-ilmu keislaman klasik seperti tafsir, hadis, fikih, ushul fikih, dan akidah dengan ilmu-

ilmu modern seperti sains, ilmu sosial, psikologi, ekonomi, dan humaniora. Pendekatan ini 

memungkinkan peserta didik memperoleh pemahaman keagamaan yang lebih komprehensif, 

tidak hanya berorientasi pada teks, tetapi juga sensitif terhadap dinamika sosial dan 

perkembangan ilmu pengetahuan mutakhir. Pengintegrasian ini tidak dimaksudkan untuk 

mengaburkan batas antara ilmu agama dan ilmu umum, namun untuk membangun jembatan 

epistemologis yang memungkinkan keduanya saling memperkaya dan memperluas medan 

kajian pendidikan Islam. 

Penelitian Hidayat menunjukkan bahwa model integrasi keilmuan dalam pendidikan 

Islam mampu meningkatkan relevansi lulusan terhadap kebutuhan masyarakat modern dan 

pasar kerja yang semakin kompetitif.12 Temuan ini menegaskan bahwa pendidikan Islam yang 

hanya berfokus pada aspek normatif-teologis berpotensi tertinggal jika tidak dibarengi dengan 

kompetensi multidisipliner yang sesuai dengan tuntutan zaman. Sementara itu, studi yang 

dilakukan oleh Mujib mengidentifikasi bahwa pendekatan multidisiplin secara signifikan 

berkontribusi dalam pengembangan kemampuan berpikir kritis, kreatif, dan analitis 

mahasiswa.13 Pendekatan ini memberi ruang bagi peserta didik untuk menginterpretasikan 

teks-teks keagamaan melalui perspektif sosial, historis, dan ilmiah, sehingga menghasilkan 

pemahaman yang lebih kaya dan relevan dalam konteks kehidupan kontemporer. 

 

 
11 Muzakki, Akh. (2019). "Metodologi Penelitian Interdisipliner dalam Studi Islam". Jurnal Penelitian Pendidikan 

Islam, 7(2), hlm. 205 
12 Hidayat, Komaruddin. (2020). Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian Hermeneutik. Jakarta: Paramadina, 

hlm. 134 
13 Mujib, Abdul. (2021). "Integrasi Ilmu dalam Pendidikan Islam: Perspektif Epistemologi". Studia Islamika, 

28(3), hlm. 452 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

179 

 

3. Pemikiran Abdolkarim Soroush 

Abdolkarim Soroush, seorang filsuf dan pemikir reformis Iran kontemporer, dikenal 

melalui teori monumentalnya tentang “kontraksi dan ekspansi pengetahuan agama” (qabdh 

wa basth-e teorik-e syari‘at). Pemikiran ini menjadi salah satu kerangka epistemologis paling 

berpengaruh dalam diskursus pembaruan pemikiran Islam modern. Soroush secara tegas 

membedakan antara agama (dīn) yang bersifat transenden, absolut, dan tidak berubah, dengan 

pengetahuan agama (ma‘rifat-e dīnī) yang bersifat relatif, interpretatif, dan historis.14 

Menurutnya, agama sebagai wahyu bersifat sempurna dan tetap, tetapi pemahaman manusia 

terhadap agama tidak pernah bersifat final karena selalu dipengaruhi oleh perkembangan 

intelektual, kondisi sosial, kemampuan bahasa, serta dinamika ilmu pengetahuan pada setiap 

zaman. 

Dalam kerangka tersebut, pengetahuan agama setara dengan produk ijtihad manusia yang 

secara alami mengalami perubahan, revisi, bahkan kemungkinan kekeliruan. Karena itu, 

ekspansi ilmu pengetahuan di bidang filsafat, sains, sosial, dan humaniora akan secara 

langsung berpengaruh terhadap cara manusia memahami teks keagamaan. Pengetahuan agama 

dapat mengalami “kontraksi” ketika suatu interpretasi dinilai kurang relevan atau 

terbantahkan, dan mengalami “ekspansi” ketika muncul wawasan baru yang memperkaya 

pemahaman keagamaan.15 

Pemikiran Soroush mendukung secara filosofis upaya integrasi multidisiplin dalam 

pendidikan Islam, karena perkembangan ilmu pengetahuan di luar studi keislaman justru 

menjadi bagian penting untuk memperkaya penafsiran agama dan menjadikannya lebih 

relevan dengan kebutuhan masyarakat kontemporer. 

4. Pemikiran M. Amin Abdullah 

M. Amin Abdullah, guru besar UIN Sunan Kalijaga dan salah satu pemikir pendidikan 

Islam kontemporer paling berpengaruh di Indonesia, mengembangkan paradigma integrasi–

interkoneksi sebagai respons kritis terhadap model epistemologi keilmuan yang 

terfragmentasi. Paradigma ini menawarkan jalan tengah antara single entity— yaitu 

pendekatan monodisipliner yang hanya mengandalkan satu sumber epistemologi—dan 

 
14 Hakim, Lukman. (2019). "Epistemologi Pendidikan Islam Kontemporer: Kajian Pemikiran Abdolkarim 

Soroush". Islamica: Jurnal Studi Keislaman, 14(1), hlm. 92. 
15 Soroush, Abdolkarim. (2021). Reason, Freedom, and Democracy in Islam: Essential Writings of Abdolkarim 

Soroush. Terj. Ahmad Baiquni. Jakarta: Serambi, hlm. 156-178 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

180 

 

isolated entities, yakni pendekatan sekularistik yang memisahkan secara kaku antara ilmu 

agama dan ilmu umum.16 Dalam perspektif Abdullah, kedua kutub tersebut sama-sama 

problematik: yang pertama melahirkan eksklusivisme intelektual, sedangkan yang kedua 

menghasilkan alienasi nilai dalam proses pendidikan. 

Paradigma integrasi–interkoneksi menekankan perlunya dialog, sinergi, dan kerjasama 

epistemologis antara berbagai disiplin ilmu tanpa adanya dominasi atau subordinasi. 

Setiap disiplin ilmu dihargai karena memiliki metodologi, objek kajian, dan kekuatan analitis 

yang unik. Dengan demikian, integrasi tidak dimaknai sebagai pencampuran konsep secara 

serampangan, tetapi upaya membangun jembatan dialogis agar setiap disiplin dapat saling 

melengkapi dan memperluas horizon keilmuan. Pendekatan lintas disiplin semacam ini sangat 

relevan bagi pendidikan Islam yang ingin tetap berakar pada tradisi keilmuan klasik sekaligus 

mampu membaca realitas modern secara kritis. 

Abdullah mengkritik secara tajam model pendidikan Islam yang terperangkap dalam “menara 

gading keilmuan”, yakni cara pandang yang memisahkan kajian keagamaan dari problem-

problem sosial di masyarakat.17 Akibatnya, lembaga pendidikan Islam sering kali tidak 

responsif terhadap isu-isu kemanusiaan kontemporer seperti kemiskinan struktural, 

intoleransi, ketidakadilan gender, krisis ekologi, dan perkembangan teknologi digital. Untuk 

mengatasi masalah tersebut, ia mengusulkan restrukturisasi kurikulum pendidikan Islam 

melalui penguatan tiga pendekatan epistemologis klasik—bayānī (tekstual-normatif), burhānī 

(rasional-empiris), dan ‘irfānī (intuisi-spiritual). Ketiga pendekatan ini harus berdialog tidak 

hanya dengan tradisi internal Islam, tetapi juga dengan ilmu-ilmu sosial dan humaniora 

modern yang dapat memperkaya analisis terhadap realitas hidup. 

5. Pemikiran Muhammad Arkoun 

Muhammad Arkoun, intelektual asal Aljazair yang banyak berkarya di Prancis, dikenal 

sebagai salah satu pemikir Muslim kontemporer yang paling radikal dalam mengusulkan 

pembaruan metodologi studi Islam. Melalui proyek besarnya yang dikenal sebagai “kritik nalar 

Islam” (naqd al-‘aql al-Islāmī), Arkoun berupaya melakukan rekonstruksi epistemologis 

terhadap cara umat Islam memahami dan mengembangkan tradisi intelektual mereka. Ia 

 
16 Abdullah, M. Amin. (2020). Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, hlm. 

89-115. 
17 Fahri, Muhammad. (2021). "Integrasi Keilmuan dalam Pendidikan Islam: Telaah Pemikiran M. Amin Abdullah". 

Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), hlm. 150 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

181 

 

memandang bahwa pembaruan tidak dapat dicapai hanya melalui reformasi internal teks atau 

hukum Islam, melainkan perlu menyentuh cara berpikir (nalar) yang mendasari keseluruhan 

sistem pengetahuan Islam.18 

Dalam kerangka tersebut, Arkoun menggunakan perangkat metodologis ilmu-ilmu sosial 

dan humaniora kontemporer—seperti linguistik struktural, semiotika, antropologi kebudayaan, 

sejarah intelektual, hingga hermeneutika kritis—untuk mengkaji ulang bagaimana teks-teks 

keagamaan diproduksi, ditafsirkan, dan disahkan dalam tradisi Islam. Pendekatan 

multidisipliner ini bertujuan membongkar mekanisme kekuasaan, proses historisasi, dan 

konstruksi sosial yang sering kali tersembunyi di balik wacana keagamaan. Baginya, studi 

Islam modern harus melibatkan metodologi kritis agar mampu melihat dimensi-dimensi sosial, 

politik, dan historis yang turut membentuk pemahaman keagamaan. 

Arkoun mengkritik secara tajam apa yang ia sebut sebagai “nalar ortodoks” dalam Islam, 

yaitu pola pikir yang telah mengkristal sejak abad pertengahan dan dianggap sebagai satu-

satunya cara memahami Islam yang sah. Nalar ini menjadi tertutup (closed corpus) dan tidak 

memberi ruang bagi munculnya interpretasi baru.19 Menurut Arkoun, proses kanonisasi 

pemikiran Islam telah membatasi dinamika intelektual umat, sehingga banyak wilayah 

pemikiran menjadi tabu untuk ditanyakan, dipikirkan, apalagi ditafsirkan ulang. 

Untuk mengatasi kebekuan tersebut, Arkoun mengusulkan perlunya melakukan 

pembacaan ulang secara kritis terhadap teks-teks suci dan tradisi intelektual Islam. Ia 

menawarkan gagasan untuk membuka kembali ruang-ruang pemikiran yang selama ini berada 

dalam wilayah “yang tak terpikirkan” (unthought), yakni gagasan-gagasan yang tidak pernah 

muncul karena ditekan oleh struktur kekuasaan wacana, tradisi ortodoksi, atau kebiasaan 

intelektual yang telah mengakar. Melalui pendekatan kritis dan metodologi modern, Arkoun 

berharap umat Islam dapat menghidupkan kembali dinamika intelektual yang pernah 

berkembang pesat pada era klasik dan menjadikannya relevan dengan kebutuhan zaman 

kontemporer. 

METODE PENELITIAN 

 
18 Arkoun, Mohammed. (2019). Nalar Islami dan Nalar Modern: Berbagai Tantangan dan Jalan Baru. Terj. 

Rahayu S. Hidayat. Jakarta: INIS, hlm. 67-89 
19 Thoha, Anis Malik. (2020). "Kritik Nalar Islam: Telaah Pemikiran Mohammed Arkoun". Al-Jami'ah: Journal of 

Islamic Studies, 58(1), hlm. 135 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

182 

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kepustakaan (library 

research). Data dikumpulkan dari sumber primer berupa karya-karya Abdolkarim Soroush, M. 

Amin Abdullah, dan Muhammad Arkoun, serta sumber sekunder berupa buku, jurnal ilmiah, 

dan artikel yang relevan dengan tema penelitian. 

Teknik analisis data menggunakan analisis isi (content analysis) dengan pendekatan 

hermeneutik-filosofis. Langkah-langkah analisis meliputi: (1) identifikasi konsep- konsep 

kunci dari ketiga tokoh; (2) interpretasi dan komparasi pemikiran mereka; (3) sintesis untuk 

merumuskan desain pengembangan pendidikan Islam multidisiplin; (4) evaluasi kritis terhadap 

kemungkinan implementasi. 

Kerangka teori yang digunakan adalah teori integrasi keilmuan dan filsafat pendidikan 

Islam kontemporer. Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber dan member checking 

dengan para ahli pendidikan Islam. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Urgensi Paradigma Multidisiplin dalam Pendidikan Islam 

Pendidikan Islam kontemporer menghadapi beberapa tantangan mendasar yang 

menuntut transformasi paradigmatik. Pertama, fragmentasi keilmuan yang memisahkan ilmu 

agama dari ilmu umum telah menghasilkan dikotomi yang kontraproduktif. Lulusan pesantren 

atau madrasah yang hanya menguasai ilmu agama sering kesulitan berkomunikasi dengan 

realitas sosial yang kompleks. Sebaliknya, lulusan pendidikan umum sering kali memiliki 

pemahaman agama yang dangkal.20 

Kedua, perkembangan sains dan teknologi yang sangat pesat menuntut umat Islam untuk 

tidak hanya menjadi konsumen tetapi juga kontributor dalam peradaban global. Namun,  sistem 

pendidikan Islam yang  terlalu  fokus  pada  kajian teks klasik mengabaikan pengembangan 

kompetensi saintifik dan teknologis. Ketiga, persoalan- persoalan kontemporer seperti krisis 

ekologi, ketimpangan sosial, konflik identitas, dan tantangan bioetika memerlukan pendekatan 

interdisipliner yang tidak dapat dijawab oleh satu disiplin ilmu saja. 

Paradigma multidisiplin menawarkan solusi dengan cara mengintegrasikan berbagai 

perspektif keilmuan untuk memahami realitas secara holistik. Dalam konteks pendidikan 

 
20 Mas'udi, Masdar F. (2019). "Transformasi Pendidikan Islam: Dari Paradigma Normatif Menuju Kontekstual". 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, 16(2), hlm. 182. 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

183 

 

Islam, ini berarti menghubungkan ilmu-ilmu keislaman dengan filsafat, sains alam, ilmu sosial, 

humaniora, dan teknologi dalam kerangka yang koheren. 

2. Kontribusi Pemikiran Abdolkarim Soroush: Ekspansi Pengetahuan Agama 

Abdolkarim Soroush menawarkan landasan filosofis bagi pendidikan Islam multidisiplin 

melalui teori kontraksi dan ekspansi pengetahuan agama. Menurut Soroush, agama (din) 

sebagai wahyu Tuhan bersifat suci, sempurna, dan tidak berubah. Namun pemahaman manusia 

tentang agama (ma'rifat-e dini) bersifat manusiawi, terbatas, dan selalu berkembang.21 

Pengetahuan agama tumbuh dan berkembang dalam dialog dengan berbagai cabang 

pengetahuan lain. Ketika sains, filsafat, sejarah, antropologi, dan disiplin ilmu lainnya 

berkembang, pemahaman kita tentang agama juga mengalami ekspansi. Sebaliknya, jika 

bidang-bidang pengetahuan lain mengalami kontraksi, pemahaman agama juga akan 

mengalami kontraksi.22 

Implikasi pemikiran Soroush bagi desain pendidikan Islam adalah: 

Pertama, legitimasi epistemologis untuk dialog Islam dengan berbagai disiplin ilmu. 

Pendidikan Islam tidak boleh menutup diri dari perkembangan ilmu pengetahuan modern 

karena justru melalui dialog inilah pemahaman agama dapat diperkaya. Soroush 

memberikan argumen teologis bahwa mempelajari berbagai ilmu adalah bagian dari 

upaya memahami agama secara lebih mendalam.23 

Kedua, relativitas historis interpretasi agama. Soroush menegaskan bahwa tidak ada 

interpretasi tunggal yang final terhadap teks-teks agama. Setiap generasi memiliki hak 

dan tanggung jawab untuk melakukan interpretasi sesuai konteks dan perkembangan 

pengetahuan zamannya. Dalam konteks pendidikan, ini berarti kurikulum harus bersifat 

dinamis dan responsif terhadap perkembangan zaman. 

Ketiga, pendekatan pluralis terhadap kebenaran agama. Soroush mengakui adanya 

pluralitas interpretasi dalam Islam yang semuanya memiliki legitimasi sepanjang 

berdasarkan metodologi yang valid. Pendidikan Islam multidisiplin harus mendorong 

mahasiswa untuk mengenal berbagai mazhab pemikiran dan mengembangkan 

kemampuan berpikir kritis Dalam desain kurikulum, pemikiran Soroush mendorong 

 
21 Soroush, Abdolkarim. (2020). Menggugat Otoritas dan Tradisi Agama. Bandung: Mizan, hlm. 51 
22 Hakim, Lukman. (2019). "Epistemologi Pendidikan Islam Kontemporer: Kajian Pemikiran Abdolkarim 

Soroush". Islamica: Jurnal Studi Keislaman, 14(1), hlm. 95-98 
23 Soroush, Abdolkarim. (2021). Reason, Freedom, and Democracy in Islam. Jakarta: Serambi, hlm. 165 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

184 

 

pengintegrasian mata kuliah filsafat ilmu, epistemologi Islam, dan metodologi penelitian 

yang membekali mahasiswa dengan kemampuan untuk melakukan dialog interdisipliner 

secara metodologis. 

3. Kontribusi Pemikiran M. Amin Abdullah: Integrasi-Interkoneksi Keilmuan 

M. Amin Abdullah menawarkan model yang lebih operasional untuk implementasi 

paradigma multidisiplin dalam pendidikan Islam di Indonesia. Paradigma integrasi- 

interkoneksi yang dikembangkannya merupakan sintesis kreatif antara tradisi keilmuan Islam 

dengan metodologi ilmu-ilmu modern.24 

Abdullah mengkritik tiga model keilmuan yang berkembang dalam pendidikan Islam 

Indonesia: (1) model single entity yang menganggap ilmu agama berdiri sendiri dan superior; 

(2) model isolated entities yang memisahkan ilmu agama dan ilmu umum secara dikotomis; 

(3) model interconnected entities yang mencoba dialog tetapi masih parsial.25 Sebagai 

alternatif, ia mengusulkan paradigma integrasi-interkoneksi yang menekankan: 

Pertama, hadharah al-nash (budaya teks) yang merepresentasikan pendekatan bayani 

dalam tradisi keilmuan Islam. Pendekatan ini penting untuk memahami otoritas wahyu 

dan tradisi. Namun, pendekatan tekstual saja tidak cukup untuk menjawab kompleksitas 

persoalan kontemporer. 

Kedua, hadharah al-'ilm (budaya ilmu) yang merepresentasikan pendekatan burhani 

atau rasional-filosofis. Pendekatan ini menggunakan logika, argumentasi rasional, dan 

metodologi saintifik. Dalam konteks pendidikan, mahasiswa harus dilatih dalam berpikir 

logis, analitis, dan metodologi penelitian ilmiah.26 

Ketiga, hadharah al-falsafah (budaya filsafat/etika) yang merepresentasikan 

pendekatan irfani atau spiritual-etis. Pendekatan ini menekankan dimensi etika, 

spiritualitas, dan wisdom dalam keilmuan. Ilmu tidak hanya untuk ilmu, tetapi harus 

memiliki orientasi etis dan membawa kemaslahatan.27 

 
24 Abdullah, M. Amin. (2021). Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, hlm. 102 
25 Abdullah, M. Amin. (2020). Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, hlm. 

95-98. 
26 Fahri, Muhammad. (2021). "Integrasi Keilmuan dalam Pendidikan Islam: Telaah Pemikiran M. Amin 

Abdullah". Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), hlm. 155 
27 Abdullah, M. Amin. (2021). Islamic Studies di Perguruan Tinggi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, hlm. 118 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

185 

 

Abdullah menegaskan bahwa ketiga pendekatan ini harus diintegrasikan dan 

diinterkoneksikan dalam kurikulum pendidikan Islam. Tidak ada hierarki atau dominasi 

satu pendekatan atas yang lain. Setiap persoalan harus didekati dengan multi-perspektif 

sesuai dengan kompleksitas persoalan itu sendiri. 

Dalam implementasinya di UIN Sunan Kalijaga, paradigma integrasi-interkoneksi 

diwujudkan melalui: (1) restrukturisasi kurikulum yang mengintegrasikan mata kuliah 

keislaman dengan ilmu sosial-humaniora; (2) pengembangan program studi interdisipliner 

seperti Islamic Studies, Studi Agama-Agama, dan Interdisciplinary Islamic Studies; (3) 

pendekatan team teaching yang melibatkan dosen dari berbagai disiplin ilmu; (4) 

pengembangan metodologi penelitian yang integratif.28 

4. Kontribusi Pemikiran Muhammad Arkoun: Kritik Nalar Islam 

Muhammad Arkoun menawarkan dimensi kritis yang melengkapi pendekatan Soroush 

dan Abdullah. Melalui proyek "kritik nalar Islam", Arkoun mengajak umat Islam untuk 

melakukan refleksi kritis terhadap berbagai asumsi yang selama ini diterima begitu saja dalam 

tradisi pemikiran Islam.29 

Arkoun menggunakan metodologi ilmu-ilmu sosial dan humaniora kontemporer— 

seperti dekonstruksi Derrida, arkeologi pengetahuan Foucault, semiotika, antropologi, dan 

hermeneutika—untuk membongkar berbagai "struktur pemikiran" yang telah mengkristal 

dalam tradisi Islam.30 Ia membedakan tiga bentuk nalar dalam Islam: 

Pertama, nalar ortodoks yang berkembang sejak abad ke-3 Hijriah dan mengkristal 

menjadi doktrin-doktrin yang dianggap final. Nalar ini cenderung dogmatis, eksklusif, 

dan menolak interpretasi baru yang dianggap bid'ah.31 

Kedua, nalar korupsi yang mereduksi ajaran Islam menjadi ideologi politik untuk 

kepentingan kekuasaan. Nalar ini menggunakan agama sebagai legitimasi dominasi dan 

eksploitasi.32 

 
28 Gunawan, Imam. (2020). "Desain Kurikulum Pendidikan Islam Berbasis Integrasi-Interkoneksi". Ta'dib: Jurnal 

Pendidikan Islam, 9(1), hlm. 35-38 
29 Arkoun, Mohammed. (2021). Kritik Nalar Islam. Jakarta: Pustaka Hidayah, hlm. 82 
30 Arkoun, Mohammed. (2020). Rethinking Islam: Pemikiran Ulang tentang Islam. Terj. Yudian W. Asmin. 

Yogyakarta: LPMI, hlm. 56-78. 
31 Thoha, Anis Malik. (2020). "Kritik Nalar Islam: Telaah Pemikiran Mohammed Arkoun". Al-Jami'ah: Journal 

of Islamic Studies, 58(1), hlm. 138 
32 Arkoun, Mohammed. (2019). Nalar Islami dan Nalar Modern. Jakarta: INIS, hlm. 89-92 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

186 

 

Ketiga, nalar emansipatif yang membuka ruang-ruang "yang tidak terpikirkan" 

(unthought) dalam tradisi Islam. Nalar ini berusaha membebaskan Islam dari belenggu 

dogmatisme dan ideologisasi untuk menggali kembali nilai-nilai universal dan humanis 

dalam Islam. 

Kontribusi Arkoun bagi desain pendidikan Islam multidisiplin adalah: 

Pertama, metodologi kritis. Arkoun menekankan pentingnya mahasiswa dibekali 

dengan kemampuan berpikir kritis dan metodologi penelitian yang canggih. Pendidikan 

Islam tidak boleh hanya mengajarkan "apa yang harus dipercaya" tetapi juga "bagaimana 

cara berpikir kritis".33 

Kedua, pembacaan historis-kontekstual terhadap teks. Arkoun mengusulkan 

pendekatan yang membedakan antara "fakta koranis" (le fait coranique) sebagai peristiwa 

historis pewahyuan dengan "corpus resmi" (corpus officiel) sebagai hasil interpretasi dan 

kodifikasi manusia. Pemahaman ini penting untuk menghindari absolutisasi terhadap 

interpretasi manusiawi.34 

Ketiga, dialog dengan tradisi intelektual non-Islam. Arkoun mendorong umat Islam 

untuk belajar dari tradisi pencerahan Eropa, kritisisme Kant, fenomenologi, 

eksistensialisme, dan berbagai aliran pemikiran modern lainnya. Dialog ini tidak berarti 

kehilangan identitas, tetapi justru memperkaya perspektif.35 

Dalam desain kurikulum, pemikiran Arkoun menginspirasi pengintegrasian mata kuliah 

seperti hermeneutika Al-Qur'an, sejarah pemikiran Islam kritis, filsafat kritis, dan metodologi 

studi Islam kontemporer. 

5. Sintesis: Desain Pengembangan Pendidikan Islam Berbasis Multidisiplin 

Reorientasi epistemologis dalam pendidikan Islam menjadi kebutuhan mendesak agar 

keluar dari paradigma monodisipliner yang terlalu tekstual menuju paradigma multidisipliner 

yang integratif. Epistemologi baru ini menekankan pentingnya menerima pluralitas sumber 

pengetahuan—baik wahyu, akal, pengalaman, maupun intuisi—serta menyadari bahwa setiap 

interpretasi keagamaan selalu berada dalam konteks sejarah yang relatif. Selain itu, 

 
33 Arkoun, Mohammed. (2021). Kritik Nalar Islam. Jakarta: Pustaka Hidayah, hlm. 145. 
34 Arkoun, Mohammed. (2020). Rethinking Islam. Yogyakarta: LPMI, hlm. 112-125 
35 Thoha, Anis Malik. (2020). "Kritik Nalar Islam: Telaah Pemikiran Mohammed Arkoun". Al-Jami'ah: Journal 

of Islamic Studies, 58(1), hlm. 145-148 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

187 

 

epistemologi ini mendorong keterbukaan terhadap kritik, revisi, dan dialog konstruktif lintas 

disiplin ilmu sebagai fondasi pembaruan keilmuan Islam.36 

Restrukturisasi kurikulum pendidikan Islam juga menjadi langkah strategis untuk 

mewujudkan paradigma tersebut. Kurikulum perlu mengintegrasikan ilmu-ilmu keislaman 

dengan ilmu pengetahuan modern, menggunakan pendekatan multiperspektif seperti bayani, 

burhani, dan irfani, serta memperkuat metodologi penelitian interdisipliner. Program studi 

harus mendorong pengembangan kemampuan berpikir kritis dan pemecahan masalah melalui 

studi kasus yang relevan dengan persoalan kontemporer. Sebagai contoh, mata kuliah Tafsir 

dapat dikembangkan tidak hanya dengan metode klasik, tetapi juga dengan pendekatan 

linguistik modern, analisis wacana, hermeneutika, dan kontekstualisasi sosial-historis.37 

Pengembangan kompetensi pendidik menjadi unsur penting dalam transformasi ini. 

Dosen dan guru pendidikan Islam harus memiliki literasi keislaman yang kuat sekaligus 

wawasan luas terhadap berbagai disiplin ilmu modern. Mereka juga perlu menguasai 

metodologi penelitian interdisipliner, kemampuan berpikir kritis-reflektif, dan sensitivitas 

terhadap konteks sosial-budaya peserta didik.38 

Metodologi pembelajaran pun harus diperbarui dari pola teacher-centered menuju 

student-centered, dengan menekankan fasilitasi proses belajar yang kritis dan dialogis. 

Pendekatan seperti problem-based learning, collaborative learning, latihan berpikir kritis, 

research-based learning, hingga keterlibatan masyarakat perlu menjadi bagian integral dalam 

proses belajar mengajar.39 

Selain itu, reformasi kelembagaan wajib dilakukan agar perubahan epistemologi dan 

kurikulum dapat berjalan efektif. Lembaga pendidikan Islam harus membuka diri terhadap 

diversifikasi program studi interdisipliner, menjalin kerja sama lintas fakultas dan universitas, 

mengembangkan pusat studi multidisipliner, serta memperluas jaringan dengan lembaga riset 

internasional. Keterbukaan terhadap evaluasi dan akreditasi juga menjadi prasyarat bagi 

penguatan tata kelola kelembagaan.40 

 
36 Zaprulkhan. (2020). Filsafat Ilmu: Sebuah Analisis Kontemporer. Jakarta: RajaGrafindo Persada, hlm. 234 
37 Gunawan, Imam. (2020). "Desain Kurikulum Pendidikan Islam Berbasis Integrasi-Interkoneksi". Ta'dib: Jurnal 

Pendidikan Islam, 9(1), hlm. 40-42 
38 Yusuf, Mundzirin. (2021). "Model Integrasi Sains dan Agama dalam Pendidikan Islam". Jurnal Pendidikan 

Islam Indonesia, 5(2), hlm. 245-250 
39 Baharuddin. (2019). Paradigma Baru Pendidikan Islam. Malang: UIN Maliki Press, hlm. 178-185. 
40 Azra, Azyumardi. (2020). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi. Jakarta: Kencana, hlm. 298-305. 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

188 

 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Paradigma desain pengembangan pendidikan Islam berbasis multidisiplin merupakan 

kebutuhan mendesak untuk merespons kompleksitas tantangan kontemporer. Pemikiran 

Abdolkarim Soroush, M. Amin Abdullah, dan Muhammad Arkoun memberikan kontribusi 

teoritis yang signifikan dalam merumuskan paradigma ini. 

Soroush melalui teori kontraksi dan ekspansi pengetahuan agama memberikan legitimasi 

epistemologis bahwa pemahaman Islam selalu berkembang dalam dialog dengan berbagai 

disiplin ilmu. Abdullah menawarkan model integrasi-interkoneksi yang secara operasional 

dapat diimplementasikan dalam kurikulum pendidikan Islam di Indonesia. Arkoun melengkapi 

dengan pendekatan kritis yang mendorong dekonstruksi terhadap berbagai asumsi yang 

mengkristal dalam tradisi pemikiran Islam. 

Desain pengembangan pendidikan Islam multidisiplin meliputi transformasi 

epistemologis, restrukturisasi kurikulum, pengembangan kompetensi pendidik, pembaruan 

metodologi pembelajaran, dan reformasi kelembagaan. Implementasi paradigma ini 

memerlukan political will dari pemangku kebijakan, dukungan infrastruktur akademik, dan 

kesiapan sumber daya manusia. 

Pendidikan Islam multidisiplin tidak bermaksud menghilangkan identitas keislaman, 

melainkan memperkayanya melalui dialog yang konstruktif dengan berbagai tradisi keilmuan. 

Tujuan akhirnya adalah menghasilkan lulusan yang memiliki kedalaman spiritualitas, keluasan 

wawasan, ketajaman berpikir kritis, dan kemampuan problem- solving untuk berkontribusi 

dalam membangun peradaban yang berkeadilan dan berkemanusiaan. 

DAFTAR PUSTAKA   

Abdullah, M. Amin. (2020). Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Abdullah, M. Amin. (2021). Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-

Interkonektif. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Arkoun, Mohammed. (2019). Nalar Islami dan Nalar Modern: Berbagai Tantangan dan Jalan 

Baru. Terj. Rahayu S. Hidayat. Jakarta: INIS. 

Arkoun, Mohammed. (2020). Rethinking Islam: Pemikiran Ulang tentang Islam. Terj. 

Yudian W. Asmin. Yogyakarta: LPMI. 

Arkoun, Mohammed. (2021). Kritik Nalar Islam. Terj. Sunarwoto. Jakarta: Pustaka Hidayah. 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

189 

 

Azra, Azyumardi. (2020). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan 

Milenium III. Jakarta: Kencana. 

Baharuddin. (2019). Paradigma Baru Pendidikan Islam: Transformasi Sistem Pembelajaran 

di Era Disrupsi. Malang: UIN Maliki Press. 

Fahri, Muhammad. (2021). "Integrasi Keilmuan dalam Pendidikan Islam: Telaah Pemikiran 

M. Amin Abdullah". Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 145-168. 

Gunawan, Imam. (2020). "Desain Kurikulum Pendidikan Islam Berbasis Integrasi- 

Interkoneksi". Ta'dib: Jurnal Pendidikan Islam, 9(1), 23-45. 

Hakim, Lukman. (2019). "Epistemologi Pendidikan Islam Kontemporer: Kajian Pemikiran 

Abdolkarim Soroush". Islamica: Jurnal Studi Keislaman, 14(1), 89- 112. 

Hidayat, Komaruddin. (2020). Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian Hermeneutik. 

Jakarta: Paramadina. 

Hidayat, Rahmat. (2021). "Pendidikan Islam Multidisipliner: Analisis Konsep dan 

Implementasi". Edukasia Islamika: Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 56-78. 

Ismail, Faisal. (2019). Paradigma Kebudayaan Islam: Studi Kritis dan Analisis Historis. 

Yogyakarta: Titian Ilahi Press. 

Madjid, Nurcholish. (2020). Islam, Doktrin dan Peradaban. Jakarta: Paramadina. Mas'udi, 

Masdar F. (2019). "Transformasi Pendidikan Islam: Dari Paradigma 

Normatif Menuju Kontekstual". Jurnal Pendidikan Agama Islam, 16(2), 178- 195. 

Muhaimin. (2020). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Sekolah, 

Madrasah, dan Perguruan Tinggi. Jakarta: RajaGrafindo Persada.Mujib, Abdul. (2021). 

"Integrasi Ilmu dalam Pendidikan Islam: Perspektif Epistemologi". Studia Islamika, 

28(3), 445-472. 

Muzakki, Akh. (2019). "Metodologi Penelitian Interdisipliner dalam Studi Islam". 

Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 7(2), 201-224. 

Nasr, Seyyed Hossein. (2020). Antara Tuhan, Manusia dan Alam: Jembatan Filosofis dan 

Religius Menuju Puncak Spiritual. Terj. Ali Noer Zaman. Yogyakarta: IRCiSoD. 

Qomar, Mujamil. (2019). Epistimologi Pendidikan Islam: Dari Metode Rasional hingga 

Metode Kritik. Jakarta: Erlangga. 

Raharjo, Dawam. (2020). Paradigma Al-Qur'an: Metodologi Tafsir dan Kritik Sosial. 

Jakarta: PSAP. 

Rahman, Fazlur. (2019). Islam dan Modernitas: Tentang Transformasi Intelektual. 



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb                                             Vol. 6, No. 4, Desember 2025 

 

190 

 

Terj. Ahsin Mohammad. Bandung: Pustaka. 

Soroush, Abdolkarim. (2020). Menggugat Otoritas dan Tradisi Agama. Terj. 

Abdullah Ali. Bandung: Mizan. 

Soroush, Abdolkarim. (2021). Reason, Freedom, and Democracy in Islam: Essential Writings 

of Abdolkarim Soroush. Terj. Ahmad Baiquni. Jakarta: Serambi. 

Syamsuddin, Sahiron. (2019). Hermeneutika Al-Qur'an Mazhab Yogya. Yogyakarta: Islamika. 

Thoha, Anis Malik. (2020). "Kritik Nalar Islam: Telaah Pemikiran Mohammed Arkoun". Al-

Jami'ah: Journal of Islamic Studies, 58(1), 123-150. 

Yusuf, Mundzirin. (2021). "Model Integrasi Sains dan Agama dalam Pendidikan Islam". 

Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 5(2), 234-258. 

Zainuddin. (2019). Paradigma Pendidikan Terpadu: Menyiapkan Generasi Ulul Albab. 

Malang: UIN Malang Press. 

Zaprulkhan. (2020). Filsafat Ilmu: Sebuah Analisis Kontemporer. Jakarta: RajaGrafindo 

Persada. 

 

 

 

 

 


