Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

PARADIGMA DESAIN PENGEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS
MULTIDISIPLIN

Latipa!, Komarudin Sassi’

L2nstitut Agama Islam Al-Quran Al-Ittifagiah Indralaya

Email: mtmainnahlatif@gmail.com!, sassikomarudin@yahoo.com?

Abstrak: Penelitian ini mengkaji paradigma desain pengembangan pendidikan Islam berbasis
multidisiplin sebagai respons terhadap tantangan kompleksitas zaman kontemporer. Pendidikan
Islam tradisional yang cenderung monodisipliner dan tekstual mengalami kesulitan dalam
menjawab persoalan-persoalan aktual yang memerlukan pendekatan integratif. Melalui studi
kepustakaan dan analisis pemikiran tokoh, penelitian ini mengeksplorasi kontribusi pemikiran
Abdolkarim Soroush, M. Amin Abdullah, dan Muhammad Arkoun dalam merumuskan desain
pendidikan Islam multidisiplin. Soroush menawarkan konsep kontraksi dan ekspansi
pengetahuan agama, Abdullah mengembangkan paradigma integrasi- interkoneksi keilmuan,
sedangkan Arkoun mengajukan kritik nalar Islam (naqd al-'aql al-Islami). Hasil kajian
menunjukkan bahwa paradigma multidisiplin dalam pendidikan Islam memerlukan
transformasi epistemologi, metodologi, dan kurikulum yang mengintegrasikan ilmu-ilmu
keislaman dengan sains modern, humaniora, dan ilmu sosial. Desain pengembangan ini
menghasilkan model pendidikan yang lebih responsif, kritis, dan relevan dengan kebutuhan
masa kini tanpa kehilangan akar tradisi keislaman. Penelitian ini merekomendasikan
restrukturisasi kelembagaan pendidikan Islam, pembaruan kurikulum berbasis integrasi
keilmuan, dan pengembangan kompetensi pendidik yang multidisipliner.

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Multidisiplin, Integrasi Keilmuan, Paradigma, Pembaruan
Pendidikan.

Abstract: This study examines the paradigm of multidisciplinary Islamic education design as a
response to the complex challenges of the contemporary era. Traditional Islamic education,
which tends to be monodisciplinary and textual, struggles to address current issues that require
integrative approaches. Through library research and analytical study of prominent thinkers,
this research explores the contributions of Abdolkarim Soroush, M. Amin Abdullah, and
Muhammad Arkoun in formulating a multidisciplinary framework for Islamic education.
Soroush offers the concept of the contraction and expansion of religious knowledge, Abdullah
develops the paradigm of scientific integration— interconnection, and Arkoun proposes a
critical reconstruction of Islamic reason (naqd al-‘aql al- Islami). The findings show that a
multidisciplinary paradigm in Islamic education necessitates an epistemological,
methodological, and curricular transformation that integrates Islamic sciences with modern
sciences, humanities, and social sciences. This developmental design produces an educational
model that is more responsive, critical, and relevant to contemporary needs while maintaining
its Islamic intellectual roots. The study recommends institutional restructuring of Islamic
education, curriculum renewal based on integrated knowledge systems, and the development of
educators with multidisciplinary competencies.

Keywords: Islamic Education, Multidisciplinary, Knowledge Integration, Paradigm,
Educational Reform.

174


mailto:mtmainnahlatif@gmail.com1
mailto:sassikomarudin@yahoo.com2

Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam di era kontemporer menghadapi rangkaian tantangan yang semakin
kompleks, sehingga menuntut adanya transformasi paradigmatik secara menyeluruh. Sistem
pendidikan Islam yang tumbuh dan berkembang sejak abad pertengahan pada dasarnya
dibangun di atas dikotomi epistemologis yang memisahkan secara tajam antara ilmu agama
dan ilmu umum. Pola pikir dikotomis ini melahirkan pendekatan monodisipliner yang sempit,
di mana ilmu-ilmu keislaman dipelajari secara tekstual dan normatif tanpa keterhubungan
dengan perkembangan ilmu pengetahuan lain.! Akibatnya, banyak lulusan lembaga pendidikan
Islam tidak memiliki perangkat keilmuan yang memadai untuk membaca dan merespons
persoalan-persoalan kontemporer yang bersifat multidimensional, seperti isu teknologi digital,
ekologi, ekonomi global, hingga problem-problem sosial kemasyarakatan.

Memasuki era globalisasi dan revolusi teknologi informasi, pendidikan Islam dituntut
untuk tidak hanya menghasilkan ahli agama yang menguasai kitab-kitab klasik secara tekstual,
tetapi juga membentuk profil intelektual Muslim yang berpikir luas, kritis, kreatif, dan
memiliki kemampuan problem-solving yang integratif.? Tantangan sosial- budaya, ekonomi,
dan geopolitik yang semakin cepat berubah menuntut seorang pendidik maupun peserta didik
untuk mampu mengelaborasi ajaran-ajaran Islam secara fleksibel dan kontekstual. Namun
dalam kenyataannya, mayoritas lembaga pendidikan Islam masih mempertahankan pola
tradisional yang menekankan transmisi pengetahuan keagamaan secara satu arah, normatif,
dan kurang membuka ruang dialog dengan disiplin ilmu modern seperti ilmu sosial, sains,
psikologi, atau humaniora.

Persoalan mendasar yang melatari stagnasi ini adalah adanya krisis epistemologis dalam
dunia pendidikan Islam. Umat Islam mengalami kesulitan dalam merumuskan fondasi
epistemologi yang mampu menjembatani antara otoritas tradisi klasik dan tuntutan modernitas
yang dinamis.® Fenomena ini melahirkan dua kutub ekstrem: pertama, kelompok yang teguh
mempertahankan tradisi dan menolak segala bentuk pembaruan dengan alasan menjaga
kemurnian ajaran; kedua, kelompok modernis yang menerima sistem pendidikan Barat secara

apa adanya tanpa proses filtrasi kritis, sehingga berisiko menanggalkan identitas keislaman

Y Azra, Azyumardi. (2020). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium III.
Jakarta: Kencana, hlm. 56

2 Baharuddin. (2019). Paradigma Baru Pendidikan Islam: Transformasi Sistem Pembelajaran di Era Disrupsi.
Malang: UIN Maliki Press, hlm. 34

3 Qomar, Mujamil. (2019). Epistimologi Pendidikan Islam: Dari Metode Rasional hingga Metode Kritik. Jakarta:
Erlangga, him. 89.

175



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

yang autentik. Ketegangan epistemologis antara tradisi dan modernitas inilah yang membuat
pendidikan Islam sulit berkembang menuju model keilmuan yang lebih integratif dan adaptif.

Dalam kerangka inilah paradigma multidisiplin memperoleh relevansi strategis sebagai
jalan tengah yang menawarkan pendekatan integratif tanpa melakukan reduksi terhadap
identitas keilmuan Islam. Pendekatan multidisiplin tidak bermaksud meniadakan karakteristik
khas ilmu-ilmu keislaman, tetapi justru memperkaya dan menguatkannya melalui dialog kritis
dengan berbagai disiplin ilmu lain.* Paradigma ini selaras dengan etos keilmuan Islam yang
sejak masa klasik mendorong umat untuk mencari dan memanfaatkan berbagai bentuk
pengetahuan demi kemaslahatan manusia. Melalui pendekatan multidisiplin, pendidikan Islam
dapat menavigasi arus modernitas tanpa kehilangan akar tradisinya.

Dalam konteks ini, pemikiran para intelektual Muslim kontemporer seperti Abdolkarim
Soroush, M. Amin Abdullah, dan Muhammad Arkoun memberikan kontribusi teoritis yang
signifikan bagi pengembangan pendidikan Islam berbasis multidisiplin. Soroush, melalui teori
kontraksi dan ekspansi pengetahuan agama, menghadirkan landasan filosofis bahwa
pemahaman keagamaan bersifat dinamis, berkembang, dan dipengaruhi oleh konteks sosial
serta ilmu pengetahuan manusia.® Sementara itu, M. Amin Abdullah mengembangkan konsep
integrasi—interkoneksi keilmuan yang tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga aplikatif,
khususnya dalam konteks reformasi kurikulum pendidikan Islam di Indonesia.® Adapun
Muhammad Arkoun, dengan proyek besar kritik nalar Islam (naqd al-‘aql al-Islami),
menawarkan metodologi dekonstruktif untuk menelaah ulang asumsi-asumsi dasar yang
selama ini diterima begitu saja dalam tradisi pemikiran Islam.” Ketiga tokoh ini secara
bersama-sama memperkuat urgensi pembaruan paradigma pendidikan Islam menuju model

keilmuan yang multidisipliner, terbuka, dan responsif terhadap realitas kontemporer.

TINJAUAN PUSTAKA
1. Konsep Pendidikan Islam

4 Hidayat, Rahmat. (2021). "Pendidikan Islam Multidisipliner: Analisis Konsep dan Implementasi". Edukasia
Islamika: Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), hlm. 58

5 Soroush, Abdolkarim. (2020). Menggugat Otoritas dan Tradisi Agama. Terj. Abdullah Ali. Bandung: Mizan,
hlm. 45-67

& Abdullah, M. Amin. (2021). Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, him. 98-124

" Arkoun, Mohammed. (2021). Kritik Nalar Islam. Terj. Sunarwoto. Jakarta: Pustaka Hidayah, hlm. 78-95

176



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

Pendidikan Islam secara filosofis merujuk pada proses komprehensif dalam membentuk
manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Tujuan ini tidak hanya bersifat normatif,
tetapi juga mencerminkan orientasi epistemologis dan aksiologis pendidikan Islam sejak masa
klasik hingga kontemporer. Dalam tradisi klasik, al-Ghazali memandang pendidikan sebagai
sarana mencapai taqarrub kepada Allah serta mewujudkan al-insan al-kamil atau
kesempurnaan insani sebagai puncak pengembangan diri manusia.® Bagi al-Ghazali, aktivitas
belajar bukan hanya proses kognitif, tetapi juga spiritual yang bertujuan menyucikan jiwa,
mengarahkan perilaku, dan menata hubungan manusia dengan Tuhannya.

Dalam konteks modern, pendidikan Islam dipahami lebih luas sebagai sistem yang
mengintegrasikan dimensi spiritual, intelektual, moral, dan sosial dalam rangka membentuk
kepribadian Muslim yang utuh dan adaptif terhadap dinamika zaman.’® Pemahaman ini
menggeser orientasi pendidikan Islam dari sekadar pewarisan tradisi keagamaan menuju
pembentukan manusia yang mampu berkontribusi secara aktif dalam masyarakat global,
namun tetap berpijak pada nilai-nilai keislaman.

Syed Muhammad Naquib al-Attas memperkuat orientasi ini dengan menegaskan bahwa
tujuan utama pendidikan Islam adalah ta’dib, yaitu proses penanaman adab yang meliputi
pengenalan, pemahaman, dan pengakuan terhadap hakikat segala sesuatu dalam tatanan

penciptaan.t®

Melalui konsep ta’dib, pendidikan Islam diarahkan untuk membentuk
worldview Islami yang komprehensif, sehingga peserta didik tidak hanya menguasai ilmu
pengetahuan, tetapi juga mampu menempatkan ilmu secara proporsional dalam kerangka etika
dan spiritualitas Islam. Dengan demikian, pendidikan Islam bukan sekadar proses transfer
pengetahuan, melainkan pembentukan struktur kepribadian dan cara pandang yang selaras

dengan nilai-nilai ilahiah.

2.  Paradigma Multidisiplin dalam Pendidikan
Pendekatan multidisiplin merupakan strategi integratif yang menghubungkan berbagai
disiplin ilmu untuk mengkaji suatu fenomena secara utuh dan holistik. Dalam kajian teori

integrasi ilmu, Klein menjelaskan bahwa multidisiplin berada pada tahap awal integrasi, yaitu

8 Muhaimin. (2020). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Sekolah, Madrasah, dan Perguruan
Tinggi. Jakarta: RajaGrafindo Persada, him. 23.

% Zainuddin. (2019). Paradigma Pendidikan Terpadu: Menyiapkan Generasi Ulul Albab. Malang: UIN Malang
Press, hlm. 45.

10 Nasr, Seyyed Hossein. (2020). Antara Tuhan, Manusia dan Alam: Jembatan Filosofis dan Religius Menuju
Puncak Spiritual. Terj. Ali Noer Zaman. Yogyakarta: IRCiSoD, hlm. 112

177



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

ketika berbagai disiplin ilmu ditempatkan secara berdampingan untuk memberikan perspektif
yang beragam terhadap sebuah isu tanpa harus meleburkan batas-batas metodologisnya.'!
Berbeda dengan interdisiplin yang lebih menekankan pada dialog aktif antar-disiplin dan
pembentukan kerangka teori baru, serta transdisiplin yang bergerak melampaui batas keilmuan
formal menuju sintesis epistemologis yang lebih radikal, pendekatan multidisiplin berfungsi
sebagai jembatan awal untuk memperluas cakrawala keilmuan melalui kolaborasi tanpa
kehilangan identitas dasar masing-masing disiplin.

Dalam konteks pendidikan Islam, pendekatan multidisiplin berarti menghubungkan
ilmu-ilmu keislaman klasik seperti tafsir, hadis, fikih, ushul fikih, dan akidah dengan ilmu-
ilmu modern seperti sains, ilmu sosial, psikologi, ekonomi, dan humaniora. Pendekatan ini
memungkinkan peserta didik memperoleh pemahaman keagamaan yang lebih komprehensif,
tidak hanya berorientasi pada teks, tetapi juga sensitif terhadap dinamika sosial dan
perkembangan ilmu pengetahuan mutakhir. Pengintegrasian ini tidak dimaksudkan untuk
mengaburkan batas antara ilmu agama dan ilmu umum, namun untuk membangun jembatan
epistemologis yang memungkinkan keduanya saling memperkaya dan memperluas medan
kajian pendidikan Islam.

Penelitian Hidayat menunjukkan bahwa model integrasi keilmuan dalam pendidikan
Islam mampu meningkatkan relevansi lulusan terhadap kebutuhan masyarakat modern dan
pasar kerja yang semakin kompetitif.' Temuan ini menegaskan bahwa pendidikan Islam yang
hanya berfokus pada aspek normatif-teologis berpotensi tertinggal jika tidak dibarengi dengan
kompetensi multidisipliner yang sesuai dengan tuntutan zaman. Sementara itu, studi yang
dilakukan oleh Mujib mengidentifikasi bahwa pendekatan multidisiplin secara signifikan
berkontribusi dalam pengembangan kemampuan berpikir kritis, kreatif, dan analitis
mahasiswa.’® Pendekatan ini memberi ruang bagi peserta didik untuk menginterpretasikan
teks-teks keagamaan melalui perspektif sosial, historis, dan ilmiah, sehingga menghasilkan

pemahaman yang lebih kaya dan relevan dalam konteks kehidupan kontemporer.

1 Muzakki, Akh. (2019). "Metodologi Penelitian Interdisipliner dalam Studi Islam". Jurnal Penelitian Pendidikan
Islam, 7(2), hlm. 205

12 Hidayat, Komaruddin. (2020). Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian Hermeneutik. Jakarta: Paramadina,
hlm. 134

13 Mujib, Abdul. (2021). "Integrasi Ilmu dalam Pendidikan Islam: Perspektif Epistemologi". Studia Islamika,
28(3), hlm. 452

178



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

3. Pemikiran Abdolkarim Soroush

Abdolkarim Soroush, seorang filsuf dan pemikir reformis Iran kontemporer, dikenal
melalui teori monumentalnya tentang “kontraksi dan ekspansi pengetahuan agama” (qabdh
wa basth-e teorik-e syari ‘at). Pemikiran ini menjadi salah satu kerangka epistemologis paling
berpengaruh dalam diskursus pembaruan pemikiran Islam modern. Soroush secara tegas
membedakan antara agama (din) yang bersifat transenden, absolut, dan tidak berubah, dengan
pengetahuan agama (ma ‘rifat-e dini) yang bersifat relatif, interpretatif, dan historis.*
Menurutnya, agama sebagai wahyu bersifat sempurna dan tetap, tetapi pemahaman manusia
terhadap agama tidak pernah bersifat final karena selalu dipengaruhi oleh perkembangan
intelektual, kondisi sosial, kemampuan bahasa, serta dinamika ilmu pengetahuan pada setiap
zaman.

Dalam kerangka tersebut, pengetahuan agama setara dengan produk ijtihad manusia yang
secara alami mengalami perubahan, revisi, bahkan kemungkinan kekeliruan. Karena itu,
ekspansi ilmu pengetahuan di bidang filsafat, sains, sosial, dan humaniora akan secara
langsung berpengaruh terhadap cara manusia memahami teks keagamaan. Pengetahuan agama
dapat mengalami “kontraksi” ketika suatu interpretasi dinilai kurang relevan atau
terbantahkan, dan mengalami “ekspansi” ketika muncul wawasan baru yang memperkaya
pemahaman keagamaan.™®

Pemikiran Soroush mendukung secara filosofis upaya integrasi multidisiplin dalam
pendidikan Islam, karena perkembangan ilmu pengetahuan di luar studi keislaman justru
menjadi bagian penting untuk memperkaya penafsiran agama dan menjadikannya lebih

relevan dengan kebutuhan masyarakat kontemporer.

4. Pemikiran M. Amin Abdullah

M. Amin Abdullah, guru besar UIN Sunan Kalijaga dan salah satu pemikir pendidikan
Islam kontemporer paling berpengaruh di Indonesia, mengembangkan paradigma integrasi—
interkoneksi sebagai respons kritis terhadap model epistemologi keilmuan yang
terfragmentasi. Paradigma ini menawarkan jalan tengah antara single entity— yaitu

pendekatan monodisipliner yang hanya mengandalkan satu sumber epistemologi—dan

14 Hakim, Lukman. (2019). "Epistemologi Pendidikan Islam Kontemporer: Kajian Pemikiran Abdolkarim
Soroush". Islamica: Jurnal Studi Keislaman, 14(1), hlm. 92.

15 Soroush, Abdolkarim. (2021). Reason, Freedom, and Democracy in Islam: Essential Writings of Abdolkarim
Soroush. Terj. Ahmad Baiquni. Jakarta: Serambi, hlm. 156-178

179



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

isolated entities, yakni pendekatan sekularistik yang memisahkan secara kaku antara ilmu
agama dan ilmu umum.!® Dalam perspektif Abdullah, kedua kutub tersebut sama-sama
problematik: yang pertama melahirkan eksklusivisme intelektual, sedangkan yang kedua
menghasilkan alienasi nilai dalam proses pendidikan.

Paradigma integrasi—interkoneksi menekankan perlunya dialog, sinergi, dan kerjasama
epistemologis antara berbagai disiplin ilmu tanpa adanya dominasi atau subordinasi.
Setiap disiplin ilmu dihargai karena memiliki metodologi, objek kajian, dan kekuatan analitis
yang unik. Dengan demikian, integrasi tidak dimaknai sebagai pencampuran konsep secara
serampangan, tetapi upaya membangun jembatan dialogis agar setiap disiplin dapat saling
melengkapi dan memperluas horizon keilmuan. Pendekatan lintas disiplin semacam ini sangat
relevan bagi pendidikan Islam yang ingin tetap berakar pada tradisi keilmuan klasik sekaligus
mampu membaca realitas modern secara Kritis.
Abdullah mengkritik secara tajam model pendidikan Islam yang terperangkap dalam “menara
gading keilmuan”, yakni cara pandang yang memisahkan kajian keagamaan dari problem-
problem sosial di masyarakat.'” Akibatnya, lembaga pendidikan Islam sering kali tidak
responsif terhadap isu-isu kemanusiaan kontemporer seperti kemiskinan struktural,
intoleransi, ketidakadilan gender, krisis ekologi, dan perkembangan teknologi digital. Untuk
mengatasi masalah tersebut, ia mengusulkan restrukturisasi kurikulum pendidikan Islam
melalui penguatan tiga pendekatan epistemologis klasik—bayani (tekstual-normatif), burhani
(rasional-empiris), dan ‘rfani (intuisi-spiritual). Ketiga pendekatan ini harus berdialog tidak
hanya dengan tradisi internal Islam, tetapi juga dengan ilmu-ilmu sosial dan humaniora

modern yang dapat memperkaya analisis terhadap realitas hidup.

S.  Pemikiran Muhammad Arkoun

Muhammad Arkoun, intelektual asal Aljazair yang banyak berkarya di Prancis, dikenal
sebagai salah satu pemikir Muslim kontemporer yang paling radikal dalam mengusulkan
pembaruan metodologi studi Islam. Melalui proyek besarnya yang dikenal sebagai “kritik nalar
Islam” (naqd al-‘aql al-Islami), Arkoun berupaya melakukan rekonstruksi epistemologis

terhadap cara umat Islam memahami dan mengembangkan tradisi intelektual mereka. Ia

16 Abdullah, M. Amin. (2020). Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, him.
89-115.

17 Fahri, Muhammad. (2021). "Integrasi Keilmuan dalam Pendidikan Islam: Telaah Pemikiran M. Amin Abdullah".
Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), him. 150

180



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

memandang bahwa pembaruan tidak dapat dicapai hanya melalui reformasi internal teks atau
hukum Islam, melainkan perlu menyentuh cara berpikir (nalar) yang mendasari keseluruhan
sistem pengetahuan Islam.8

Dalam kerangka tersebut, Arkoun menggunakan perangkat metodologis ilmu-ilmu sosial
dan humaniora kontemporer—seperti linguistik struktural, semiotika, antropologi kebudayaan,
sejarah intelektual, hingga hermeneutika kritis—untuk mengkaji ulang bagaimana teks-teks
keagamaan diproduksi, ditafsirkan, dan disahkan dalam tradisi Islam. Pendekatan
multidisipliner ini bertuyjuan membongkar mekanisme kekuasaan, proses historisasi, dan
konstruksi sosial yang sering kali tersembunyi di balik wacana keagamaan. Baginya, studi
Islam modern harus melibatkan metodologi kritis agar mampu melihat dimensi-dimensi sosial,
politik, dan historis yang turut membentuk pemahaman keagamaan.

Arkoun mengkritik secara tajam apa yang ia sebut sebagai “nalar ortodoks” dalam Islam,
yaitu pola pikir yang telah mengkristal sejak abad pertengahan dan dianggap sebagai satu-
satunya cara memahami Islam yang sah. Nalar ini menjadi tertutup (closed corpus) dan tidak
memberi ruang bagi munculnya interpretasi baru.!® Menurut Arkoun, proses kanonisasi
pemikiran Islam telah membatasi dinamika intelektual umat, sehingga banyak wilayah
pemikiran menjadi tabu untuk ditanyakan, dipikirkan, apalagi ditafsirkan ulang.

Untuk mengatasi kebekuan tersebut, Arkoun mengusulkan perlunya melakukan
pembacaan ulang secara kritis terhadap teks-teks suci dan tradisi intelektual Islam. Ia
menawarkan gagasan untuk membuka kembali ruang-ruang pemikiran yang selama ini berada
dalam wilayah “yang tak terpikirkan’ (unthought), yakni gagasan-gagasan yang tidak pernah
muncul karena ditekan oleh struktur kekuasaan wacana, tradisi ortodoksi, atau kebiasaan
intelektual yang telah mengakar. Melalui pendekatan kritis dan metodologi modern, Arkoun
berharap umat Islam dapat menghidupkan kembali dinamika intelektual yang pernah
berkembang pesat pada era klasik dan menjadikannya relevan dengan kebutuhan zaman

kontemporer.

METODE PENELITIAN

18 Arkoun, Mohammed. (2019). Nalar Islami dan Nalar Modern: Berbagai Tantangan dan Jalan Baru. Terj.
Rahayu S. Hidayat. Jakarta: INIS, hlm. 67-89

1% Thoha, Anis Malik. (2020). "Kritik Nalar Islam: Telaah Pemikiran Mohammed Arkoun". Al-Jami'ah: Journal of
Islamic Studies, 58(1), hlm. 135

181



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kepustakaan (library
research). Data dikumpulkan dari sumber primer berupa karya-karya Abdolkarim Soroush, M.
Amin Abdullah, dan Muhammad Arkoun, serta sumber sekunder berupa buku, jurnal ilmiah,
dan artikel yang relevan dengan tema penelitian.

Teknik analisis data menggunakan analisis isi (content analysis) dengan pendekatan
hermeneutik-filosofis. Langkah-langkah analisis meliputi: (1) identifikasi konsep- konsep
kunci dari ketiga tokoh; (2) interpretasi dan komparasi pemikiran mereka; (3) sintesis untuk
merumuskan desain pengembangan pendidikan Islam multidisiplin; (4) evaluasi kritis terhadap
kemungkinan implementasi.

Kerangka teori yang digunakan adalah teori integrasi keilmuan dan filsafat pendidikan
Islam kontemporer. Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber dan member checking

dengan para ahli pendidikan Islam.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1.  Urgensi Paradigma Multidisiplin dalam Pendidikan Islam

Pendidikan Islam kontemporer menghadapi beberapa tantangan mendasar yang
menuntut transformasi paradigmatik. Pertama, fragmentasi keilmuan yang memisahkan ilmu
agama dari ilmu umum telah menghasilkan dikotomi yang kontraproduktif. Lulusan pesantren
atau madrasah yang hanya menguasai ilmu agama sering kesulitan berkomunikasi dengan
realitas sosial yang kompleks. Sebaliknya, lulusan pendidikan umum sering kali memiliki
pemahaman agama yang dangkal.?°

Kedua, perkembangan sains dan teknologi yang sangat pesat menuntut umat Islam untuk
tidak hanya menjadi konsumen tetapi juga kontributor dalam peradaban global. Namun, sistem
pendidikan Islam yang terlalu fokus pada kajian teks klasik mengabaikan pengembangan
kompetensi saintifik dan teknologis. Ketiga, persoalan- persoalan kontemporer seperti krisis
ekologi, ketimpangan sosial, konflik identitas, dan tantangan bioetika memerlukan pendekatan
interdisipliner yang tidak dapat dijawab oleh satu disiplin ilmu saja.

Paradigma multidisiplin menawarkan solusi dengan cara mengintegrasikan berbagai

perspektif keilmuan untuk memahami realitas secara holistik. Dalam konteks pendidikan

20 Mas'udi, Masdar F. (2019). "Transformasi Pendidikan Islam: Dari Paradigma Normatif Menuju Kontekstual".
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 16(2), hIm. 182.

182



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

Islam, ini berarti menghubungkan ilmu-ilmu keislaman dengan filsafat, sains alam, ilmu sosial,

humaniora, dan teknologi dalam kerangka yang koheren.

2. Kontribusi Pemikiran Abdolkarim Soroush: Ekspansi Pengetahuan Agama
Abdolkarim Soroush menawarkan landasan filosofis bagi pendidikan Islam multidisiplin
melalui teori kontraksi dan ekspansi pengetahuan agama. Menurut Soroush, agama (din)
sebagai wahyu Tuhan bersifat suci, sempurna, dan tidak berubah. Namun pemahaman manusia
tentang agama (ma'rifat-e dini) bersifat manusiawi, terbatas, dan selalu berkembang.?
Pengetahuan agama tumbuh dan berkembang dalam dialog dengan berbagai cabang
pengetahuan lain. Ketika sains, filsafat, sejarah, antropologi, dan disiplin ilmu lainnya
berkembang, pemahaman kita tentang agama juga mengalami ekspansi. Sebaliknya, jika
bidang-bidang pengetahuan lain mengalami kontraksi, pemahaman agama juga akan
mengalami kontraksi.??
Implikasi pemikiran Soroush bagi desain pendidikan Islam adalah:
Pertama, legitimasi epistemologis untuk dialog Islam dengan berbagai disiplin ilmu.
Pendidikan Islam tidak boleh menutup diri dari perkembangan ilmu pengetahuan modern
karena justru melalui dialog inilah pemahaman agama dapat diperkaya. Soroush
memberikan argumen teologis bahwa mempelajari berbagai ilmu adalah bagian dari
upaya memahami agama secara lebih mendalam.?
Kedua, relativitas historis interpretasi agama. Soroush menegaskan bahwa tidak ada
interpretasi tunggal yang final terhadap teks-teks agama. Setiap generasi memiliki hak
dan tanggung jawab untuk melakukan interpretasi sesuai konteks dan perkembangan
pengetahuan zamannya. Dalam konteks pendidikan, ini berarti kurikulum harus bersifat
dinamis dan responsif terhadap perkembangan zaman.
Ketiga, pendekatan pluralis terhadap kebenaran agama. Soroush mengakui adanya
pluralitas interpretasi dalam Islam yang semuanya memiliki legitimasi sepanjang
berdasarkan metodologi yang valid. Pendidikan Islam multidisiplin harus mendorong
mahasiswa untuk mengenal berbagai mazhab pemikiran dan mengembangkan

kemampuan berpikir kritis Dalam desain kurikulum, pemikiran Soroush mendorong

2L Soroush, Abdolkarim. (2020). Menggugat Otoritas dan Tradisi Agama. Bandung: Mizan, hlm. 51

22 Hakim, Lukman. (2019). "Epistemologi Pendidikan Islam Kontemporer: Kajian Pemikiran Abdolkarim
Soroush". Islamica: Jurnal Studi Keislaman, 14(1), hlm. 95-98

23 Soroush, Abdolkarim. (2021). Reason, Freedom, and Democracy in Islam. Jakarta: Serambi, hlm. 165

183



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

pengintegrasian mata kuliah filsafat ilmu, epistemologi Islam, dan metodologi penelitian
yang membekali mahasiswa dengan kemampuan untuk melakukan dialog interdisipliner

secara metodologis.

3. Kontribusi Pemikiran M. Amin Abdullah: Integrasi-Interkoneksi Keilmuan

M. Amin Abdullah menawarkan model yang lebih operasional untuk implementasi
paradigma multidisiplin dalam pendidikan Islam di Indonesia. Paradigma integrasi-
interkoneksi yang dikembangkannya merupakan sintesis kreatif antara tradisi keilmuan Islam
dengan metodologi ilmu-ilmu modern.?

Abdullah mengkritik tiga model keilmuan yang berkembang dalam pendidikan Islam
Indonesia: (1) model single entity yang menganggap ilmu agama berdiri sendiri dan superior;
(2) model isolated entities yang memisahkan ilmu agama dan ilmu umum secara dikotomis;
(3) model interconnected entities yang mencoba dialog tetapi masih parsial.?® Sebagai
alternatif, ia mengusulkan paradigma integrasi-interkoneksi yang menekankan:

Pertama, hadharah al-nash (budaya teks) yang merepresentasikan pendekatan bayani

dalam tradisi keilmuan Islam. Pendekatan ini penting untuk memahami otoritas wahyu

dan tradisi. Namun, pendekatan tekstual saja tidak cukup untuk menjawab kompleksitas
persoalan kontemporer.

Kedua, hadharah al-'ilm (budaya ilmu) yang merepresentasikan pendekatan burhani

atau rasional-filosofis. Pendekatan ini menggunakan logika, argumentasi rasional, dan

metodologi saintifik. Dalam konteks pendidikan, mahasiswa harus dilatih dalam berpikir
logis, analitis, dan metodologi penelitian ilmiah.?

Ketiga, hadharah al-falsafah (budaya filsafat/etika) yang merepresentasikan

pendekatan irfani atau spiritual-etis. Pendekatan ini menekankan dimensi etika,

spiritualitas, dan wisdom dalam keilmuan. limu tidak hanya untuk ilmu, tetapi harus

memiliki orientasi etis dan membawa kemaslahatan.?’

2 Abdullah, M. Amin. (2021). Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, hlm. 102

%5 Abdullah, M. Amin. (2020). Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, hlm.
95-98.

% Fahri, Muhammad. (2021). "Integrasi Keilmuan dalam Pendidikan Islam: Telaah Pemikiran M. Amin
Abdullah". Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), hlm. 155

27 Abdullah, M. Amin. (2021). Islamic Studies di Perguruan Tinggi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, him. 118

184



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

Abdullah menegaskan bahwa ketiga pendekatan ini harus diintegrasikan dan
diinterkoneksikan dalam kurikulum pendidikan Islam. Tidak ada hierarki atau dominasi
satu pendekatan atas yang lain. Setiap persoalan harus didekati dengan multi-perspektif

sesuai dengan kompleksitas persoalan itu sendiri.

Dalam implementasinya di UIN Sunan Kalijaga, paradigma integrasi-interkoneksi
diwujudkan melalui: (1) restrukturisasi kurikulum yang mengintegrasikan mata kuliah
keislaman dengan ilmu sosial-humaniora; (2) pengembangan program studi interdisipliner
seperti Islamic Studies, Studi Agama-Agama, dan Interdisciplinary Islamic Studies; (3)
pendekatan team teaching yang melibatkan dosen dari berbagai disiplin ilmu; (4)
pengembangan metodologi penelitian yang integratif.?

4.  Kontribusi Pemikiran Muhammad Arkoun: Kritik Nalar Islam

Muhammad Arkoun menawarkan dimensi kritis yang melengkapi pendekatan Soroush
dan Abdullah. Melalui proyek "kritik nalar Islam"”, Arkoun mengajak umat Islam untuk
melakukan refleksi kritis terhadap berbagai asumsi yang selama ini diterima begitu saja dalam
tradisi pemikiran Islam.?®

Arkoun menggunakan metodologi ilmu-ilmu sosial dan humaniora kontemporer—
seperti dekonstruksi Derrida, arkeologi pengetahuan Foucault, semiotika, antropologi, dan
hermeneutika—untuk membongkar berbagai "struktur pemikiran” yang telah mengkristal
dalam tradisi Islam.*® la membedakan tiga bentuk nalar dalam Islam:

Pertama, nalar ortodoks yang berkembang sejak abad ke-3 Hijriah dan mengkristal

menjadi doktrin-doktrin yang dianggap final. Nalar ini cenderung dogmatis, eksklusif,

dan menolak interpretasi baru yang dianggap bid'ah.®!

Kedua, nalar korupsi yang mereduksi ajaran Islam menjadi ideologi politik untuk

kepentingan kekuasaan. Nalar ini menggunakan agama sebagai legitimasi dominasi dan

eksploitasi.

2 Gunawan, Imam. (2020). "Desain Kurikulum Pendidikan Islam Berbasis Integrasi-Interkoneksi". Ta'dib. Jurnal
Pendidikan Islam, 9(1), hlm. 35-38

29 Arkoun, Mohammed. (2021). Kritik Nalar Islam. Jakarta: Pustaka Hidayah, hlm. 82

30 Arkoun, Mohammed. (2020). Rethinking Islam: Pemikiran Ulang tentang Islam. Terj. Yudian W. Asmin.
Yogyakarta: LPMI, hlm. 56-78.

31 Thoha, Anis Malik. (2020). "Kritik Nalar Islam: Telaah Pemikiran Mohammed Arkoun". Al-Jami'ah: Journal
of Islamic Studies, 58(1), hlm. 138

32 Arkoun, Mohammed. (2019). Nalar Islami dan Nalar Modern. Jakarta: INIS, him. 89-92

185



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

Ketiga, nalar emansipatif yang membuka ruang-ruang "yang tidak terpikirkan"
(unthought) dalam tradisi Islam. Nalar ini berusaha membebaskan Islam dari belenggu
dogmatisme dan ideologisasi untuk menggali kembali nilai-nilai universal dan humanis

dalam Islam.

Kontribusi Arkoun bagi desain pendidikan Islam multidisiplin adalah:

Pertama, metodologi kritis. Arkoun menekankan pentingnya mahasiswa dibekali
dengan kemampuan berpikir kritis dan metodologi penelitian yang canggih. Pendidikan
Islam tidak boleh hanya mengajarkan "apa yang harus dipercaya" tetapi juga "bagaimana
cara berpikir kritis".33

Kedua, pembacaan historis-kontekstual terhadap teks. Arkoun mengusulkan
pendekatan yang membedakan antara "fakta koranis" (le fait coranique) sebagai peristiwa
historis pewahyuan dengan "corpus resmi" (corpus officiel) sebagai hasil interpretasi dan
kodifikasi manusia. Pemahaman ini penting untuk menghindari absolutisasi terhadap
interpretasi manusiawi.>*

Ketiga, dialog dengan tradisi intelektual non-Islam. Arkoun mendorong umat Islam
untuk belajar dari tradisi pencerahan Eropa, kritisisme Kant, fenomenologi,
eksistensialisme, dan berbagai aliran pemikiran modern lainnya. Dialog ini tidak berarti
kehilangan identitas, tetapi justru memperkaya perspektif.*®

Dalam desain kurikulum, pemikiran Arkoun menginspirasi pengintegrasian mata kuliah
seperti hermeneutika Al-Qur'an, sejarah pemikiran Islam kritis, filsafat kritis, dan metodologi

studi Islam kontemporer.

5. Sintesis: Desain Pengembangan Pendidikan Islam Berbasis Multidisiplin
Reorientasi epistemologis dalam pendidikan Islam menjadi kebutuhan mendesak agar
keluar dari paradigma monodisipliner yang terlalu tekstual menuju paradigma multidisipliner
yang integratif. Epistemologi baru ini menekankan pentingnya menerima pluralitas sumber
pengetahuan—baik wahyu, akal, pengalaman, maupun intuisi—serta menyadari bahwa setiap

interpretasi keagamaan selalu berada dalam konteks sejarah yang relatif. Selain itu,

33 Arkoun, Mohammed. (2021). Kritik Nalar Islam. Jakarta: Pustaka Hidayah, hlm. 145.

34 Arkoun, Mohammed. (2020). Rethinking Islam. Yogyakarta: LPMI, hlm. 112-125

% Thoha, Anis Malik. (2020). "Kritik Nalar Islam: Telaah Pemikiran Mohammed Arkoun". Al-Jami'ah: Journal
of Islamic Studies, 58(1), hlm. 145-148

186



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

epistemologi ini mendorong keterbukaan terhadap kritik, revisi, dan dialog konstruktif lintas
disiplin ilmu sebagai fondasi pembaruan keilmuan Islam.3®

Restrukturisasi kurikulum pendidikan Islam juga menjadi langkah strategis untuk
mewujudkan paradigma tersebut. Kurikulum perlu mengintegrasikan ilmu-ilmu keislaman
dengan ilmu pengetahuan modern, menggunakan pendekatan multiperspektif seperti bayani,
burhani, dan irfani, serta memperkuat metodologi penelitian interdisipliner. Program studi
harus mendorong pengembangan kemampuan berpikir Kkritis dan pemecahan masalah melalui
studi kasus yang relevan dengan persoalan kontemporer. Sebagai contoh, mata kuliah Tafsir
dapat dikembangkan tidak hanya dengan metode klasik, tetapi juga dengan pendekatan
linguistik modern, analisis wacana, hermeneutika, dan kontekstualisasi sosial-historis.3’

Pengembangan kompetensi pendidik menjadi unsur penting dalam transformasi ini.
Dosen dan guru pendidikan Islam harus memiliki literasi keislaman yang kuat sekaligus
wawasan luas terhadap berbagai disiplin ilmu modern. Mereka juga perlu menguasai
metodologi penelitian interdisipliner, kemampuan berpikir kritis-reflektif, dan sensitivitas
terhadap konteks sosial-budaya peserta didik.*

Metodologi pembelajaran pun harus diperbarui dari pola teacher-centered menuju
student-centered, dengan menekankan fasilitasi proses belajar yang kritis dan dialogis.
Pendekatan seperti problem-based learning, collaborative learning, latihan berpikir Kkritis,
research-based learning, hingga keterlibatan masyarakat perlu menjadi bagian integral dalam
proses belajar mengajar.®

Selain itu, reformasi kelembagaan wajib dilakukan agar perubahan epistemologi dan
kurikulum dapat berjalan efektif. Lembaga pendidikan Islam harus membuka diri terhadap
diversifikasi program studi interdisipliner, menjalin kerja sama lintas fakultas dan universitas,
mengembangkan pusat studi multidisipliner, serta memperluas jaringan dengan lembaga riset
internasional. Keterbukaan terhadap evaluasi dan akreditasi juga menjadi prasyarat bagi
penguatan tata kelola kelembagaan.*°

3 Zaprulkhan. (2020). Filsafat llmu: Sebuah Analisis Kontemporer. Jakarta: RajaGrafindo Persada, him. 234

37 Gunawan, Imam. (2020). "Desain Kurikulum Pendidikan Islam Berbasis Integrasi-Interkoneksi". Ta'dib. Jurnal
Pendidikan Islam, 9(1), him. 40-42

38 Yusuf, Mundzirin. (2021). "Model Integrasi Sains dan Agama dalam Pendidikan Islam". Jurnal Pendidikan
Islam Indonesia, 5(2), hlm. 245-250

3 Baharuddin. (2019). Paradigma Baru Pendidikan Islam. Malang: UIN Maliki Press, him. 178-185.

40 Azra, Azyumardi. (2020). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi. Jakarta: Kencana, hlm. 298-305.

187



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

KESIMPULAN DAN SARAN

Paradigma desain pengembangan pendidikan Islam berbasis multidisiplin merupakan
kebutuhan mendesak untuk merespons kompleksitas tantangan kontemporer. Pemikiran
Abdolkarim Soroush, M. Amin Abdullah, dan Muhammad Arkoun memberikan kontribusi
teoritis yang signifikan dalam merumuskan paradigma ini.

Soroush melalui teori kontraksi dan ekspansi pengetahuan agama memberikan legitimasi
epistemologis bahwa pemahaman Islam selalu berkembang dalam dialog dengan berbagai
disiplin ilmu. Abdullah menawarkan model integrasi-interkoneksi yang secara operasional
dapat diimplementasikan dalam kurikulum pendidikan Islam di Indonesia. Arkoun melengkapi
dengan pendekatan kritis yang mendorong dekonstruksi terhadap berbagai asumsi yang
mengkristal dalam tradisi pemikiran Islam.

Desain pengembangan pendidikan Islam multidisiplin meliputi transformasi
epistemologis, restrukturisasi kurikulum, pengembangan kompetensi pendidik, pembaruan
metodologi pembelajaran, dan reformasi kelembagaan. Implementasi paradigma ini
memerlukan political will dari pemangku kebijakan, dukungan infrastruktur akademik, dan
kesiapan sumber daya manusia.

Pendidikan Islam multidisiplin tidak bermaksud menghilangkan identitas keislaman,
melainkan memperkayanya melalui dialog yang konstruktif dengan berbagai tradisi keilmuan.
Tujuan akhirnya adalah menghasilkan lulusan yang memiliki kedalaman spiritualitas, keluasan
wawasan, ketajaman berpikir kritis, dan kemampuan problem- solving untuk berkontribusi

dalam membangun peradaban yang berkeadilan dan berkemanusiaan.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. Amin. (2020). Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?.

Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abdullah, M. Amin. (2021). Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-
Interkonektif. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Arkoun, Mohammed. (2019). Nalar Islami dan Nalar Modern: Berbagai Tantangan dan Jalan
Baru. Terj. Rahayu S. Hidayat. Jakarta: INIS.

Arkoun, Mohammed. (2020). Rethinking Islam: Pemikiran Ulang tentang Islam. Terj.

Yudian W. Asmin. Yogyakarta: LPMI.

Arkoun, Mohammed. (2021). Kritik Nalar Islam. Terj. Sunarwoto. Jakarta: Pustaka Hidayah.

188



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

Azra, Azyumardi. (2020). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan
Milenium I11. Jakarta: Kencana.

Baharuddin. (2019). Paradigma Baru Pendidikan Islam: Transformasi Sistem Pembelajaran
di Era Disrupsi. Malang: UIN Maliki Press.

Fahri, Muhammad. (2021). "Integrasi Keilmuan dalam Pendidikan Islam: Telaah Pemikiran
M. Amin Abdullah”. Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 145-168.

Gunawan, Imam. (2020). "Desain Kurikulum Pendidikan Islam Berbasis Integrasi-
Interkoneksi". Ta'dib: Jurnal Pendidikan Islam, 9(1), 23-45.

Hakim, Lukman. (2019). "Epistemologi Pendidikan Islam Kontemporer: Kajian Pemikiran
Abdolkarim Soroush”. Islamica: Jurnal Studi Keislaman, 14(1), 89- 112,

Hidayat, Komaruddin. (2020). Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian Hermeneutik.
Jakarta: Paramadina.

Hidayat, Rahmat. (2021). "Pendidikan Islam Multidisipliner: Analisis Konsep dan
Implementasi™. Edukasia Islamika: Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 56-78.

Ismail, Faisal. (2019). Paradigma Kebudayaan Islam: Studi Kritis dan Analisis Historis.
Yogyakarta: Titian llahi Press.

Madjid, Nurcholish. (2020). Islam, Doktrin dan Peradaban. Jakarta: Paramadina. Mas'udi,
Masdar F. (2019). "Transformasi Pendidikan Islam: Dari Paradigma

Normatif Menuju Kontekstual". Jurnal Pendidikan Agama Islam, 16(2), 178- 195.

Muhaimin. (2020). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Sekolah,
Madrasah, dan Perguruan Tinggi. Jakarta: RajaGrafindo Persada.Mujib, Abdul. (2021).
"Integrasi llmu dalam Pendidikan Islam: Perspektif Epistemologi”. Studia Islamika,
28(3), 445-472.

Muzakki, Akh. (2019). "Metodologi Penelitian Interdisipliner dalam Studi Islam™.

Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 7(2), 201-224.

Nasr, Seyyed Hossein. (2020). Antara Tuhan, Manusia dan Alam: Jembatan Filosofis dan
Religius Menuju Puncak Spiritual. Terj. Ali Noer Zaman. Yogyakarta: IRCiSoD.

Qomar, Mujamil. (2019). Epistimologi Pendidikan Islam: Dari Metode Rasional hingga
Metode Kritik. Jakarta: Erlangga.

Raharjo, Dawam. (2020). Paradigma Al-Qur'an: Metodologi Tafsir dan Kritik Sosial.

Jakarta: PSAP.

Rahman, Fazlur. (2019). Islam dan Modernitas: Tentang Transformasi Intelektual.

189



Jurnal Pendidikan Berkelanjutan

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpb Vol. 6, No. 4, Desember 2025

Terj. Ahsin Mohammad. Bandung: Pustaka.

Soroush, Abdolkarim. (2020). Menggugat Otoritas dan Tradisi Agama. Terj.

Abdullah Ali. Bandung: Mizan.

Soroush, Abdolkarim. (2021). Reason, Freedom, and Democracy in Islam: Essential Writings
of Abdolkarim Soroush. Terj. Ahmad Baiquni. Jakarta: Serambi.

Syamsuddin, Sahiron. (2019). Hermeneutika Al-Qur'an Mazhab Yogya. Yogyakarta: Islamika.

Thoha, Anis Malik. (2020). "Kritik Nalar Islam: Telaah Pemikiran Mohammed Arkoun™. Al-
Jami‘ah: Journal of Islamic Studies, 58(1), 123-150.

Yusuf, Mundzirin. (2021). "Model Integrasi Sains dan Agama dalam Pendidikan Islam".
Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 5(2), 234-258.

Zainuddin. (2019). Paradigma Pendidikan Terpadu: Menyiapkan Generasi Ulul Albab.
Malang: UIN Malang Press.

Zaprulkhan. (2020). Filsafat Ilmu: Sebuah Analisis Kontemporer. Jakarta: RajaGrafindo
Persada.

190



