Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

METODOLOGI PENGEMBANGAN KEILMUAN: EPISTEMOLOGI 2
MENCAKUP (EXPLANATION) BAYANI, (INTUISI) IRFANI, DALAM
PERSPEKTIF ISLAM DAN BARAT

Irma Syafigoh!, Rizqy Rahmawati®, Sukma Nur Izzati®, Atikah Nurhasanah?,
Muhammad Mahdi Satria Maulana®, Armai Arief®

123456Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta

irmasyafigoh75@gmail.com!, rizqyrahmawati02@gmail.com?,
rahmaetika90@gmail.com?, atikahnurhasanah15@gmail.com?,
muhammadmahdi211@gmail.com®, armai.arief@uinjkt.ac.id®

ABSTRAK

Artikel ini membahas metodologi pengembangan keilmuan dalam perspektif Islam dan
Barat dengan menitikberatkan pada dua pendekatan epistemologi utama dalam Islam,
yaitu Bayani dan Irfani. Epistemologi Bayani berfokus pada otoritas teks dan penafsiran
hukum melalui pendekatan linguistik dan logika deduktif. Sementara itu, epistemologi
Irfani menekankan pada aspek spiritual dan intuisi sebagai sarana utama dalam
memperoleh pengetahuan. Keduanya memberikan kontribusi yang signifikan dalam
memperluas horizon keilmuan Islam, terutama dalam upaya integrasi antara wahyu,
akal, dan pengalaman batin. Tulisan ini menggunakan pendekatan deskriptif-analitis
dengan sumber data dari literatur keislaman klasik dan kontemporer. Hasil kajian
menunjukkan bahwa harmonisasi antara pendekatan Bayani dan Irfani dapat
memperkaya pengembangan ilmu pengetahuan, serta menjadi fondasi dalam menjawab
tantangan zaman yang kompleks dan multidimensi.

Kata Kunci: Epistemologi, Bayani, Irfani, Islam, Barat.

ABSTRACT

This article discusses the methodology of scientific development in Islamic and Western
perspectives by emphasizing two main epistemological approaches in Islam, namely
Bayani and Irfani. Bayani epistemology focuses on the authority of texts and legal
interpretation through linguistic and deductive logic approaches. Meanwhile, Irfani
epistemology emphasizes spiritual and intuitive aspects as the main means of gaining
knowledge. Both have made significant contributions to expanding the horizon of Islamic
science, especially in the integration of revelation, reason, and inner experience. This
paper uses a descriptive-analytical approach with data sources from classical and
contemporary Islamic literature. The results of the study show that the harmonization of
the Bayani and Irfani approaches can enrich the development of science, as well as

418


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi
mailto:irmasyafiqoh75@gmail.com1
mailto:rizqyrahmawati02@gmail.com2
mailto:rahmaetika90@gmail.com3
mailto:atikahnurhasanah15@gmail.com4
mailto:muhammadmahdi211@gmail.com5
mailto:armai.arief@uinjkt.ac.id6

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

become a foundation in answering the challenges of a complex and multidimensional
era.
Keywords: Epistemology, Bayani, Irfani, Islam, West.

A. PENDAHULUAN

Perubahan besar pada dunia telah terjadi seiring berkembangnya ilmu pengetahuan
dan teknologi, yang ditandai dengan globalisasi, eksplorasi luar angkasa yang meluas,
migrasi, penemuan arkeologi, kemajuan genetika dan evolusi, serta peningkatan literasi
dan pendidikan. Menurut Abdullah Saeed, perubahan ini telah terjadi secara signifikan
pada era modern ini. Sebelum ilmu pengetahuan dan teknologi mengalami kemajuan
pesat, perubahan tidak terjadi dengan kecepatan dan luas seperti saat ini (Abdullah, 2014).
Manusia berperan sebagai aktor utama dalam perubahan ini tentunya menghadapi
tantangan dan dilema, terutama ketika nilai-nilai tradisional dan agama bertabrakan
dengan perubahan yang cepat dan dinamis (Ulviana, 2024)

Manusia memiliki kemampuan berpikir dan bernalar yang membedakannya secara
mendasar dari makhluk lain. Melalui akal, manusia tidak hanya menciptakan dan
mengembangkan pengetahuan, tetapi juga mengolah informasi secara logis dan objektif
(Muhajarah & Bariklana, 2021). Penalaran memungkinkan manusia mencapai
kesimpulan rasional dan menghindari dominasi emosi. Suriasumantri menegaskan bahwa
manusia secara aktif meningkatkan kemampuan berpikirnya, sehingga pengetahuan
berkembang melampaui kebutuhan dasar, tidak seperti hewan yang hanya mengandalkan
naluri. Dengan penalaran, manusia memahami konsep kompleks, menyelesaikan
persoalan, dan membangun peradaban melalui pengembangan pengetahuan yang terus
berlanjut (Hidayat, 2024).

Filsafat disebut sebagai induk ilmu pengetahuan karena menggali hakikat, asal -usul,
serta nilai-nilai etika dan estetika yang menjadi dasar berbagai disiplin ilmu. Melalui
refleksi filosofis, manusia mencoba menjawab pertanyaan-pertanyaan mendasar yang
mendorong lahirnya ilmu pengetahuan (Wahana, 2016). Dalam pencarian kebenaran,
filsafat, ilmu, dan agama berperan sebagai tiga unsur utama dengan pendekatan berbeda:
filsafat bersifatbebas dan spekulatif, agama berpijak pada wahyu, dan ilmu menggunakan

metode empirik serta pengujian sistematis. [lmu pengetahuan sendiri merupakan hasil

419


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

dari proses epistemologis, yakni upaya memahami pengetahuan secaramendalam melalui
metode ilmiah yang terukur dan konsisten (Zaedi, 2019).

Seiring dengan perkembangan ilmu pengetahuan, manusia terus berupaya untuk
memenuhi kebutuhan dan memahami hukum-hukum yang mengatur kehidupan manusia.
Dalam konteks ajaran Islam, terdapat tiga metode pemahaman yang dapat digunakan,
yaitu Bayani, Burhani, dan Irfani. Perpaduan antara pemikiran yang cerdas dan hati yang
jernih akan memungkinkan pengembangan ilmu pengetahuan dan teknologi yang terarah
dan tidak menyebabkan dehumanisasi, sehingga manusia tidak teralienasi dari
lingkungannya. Dengan demikian, manusia dapat memahami dan mengaplikasikan ilmu
pengetahuan dengan cara yang seimbang dan harmonis (Waluyo et al., 2024).

Penelitian ini bertujuan menganalisis hubungan antara Islam dan filsafat dalam
pengembangan ilmu pengetahuan, dengan menekankan harmonisasi antara nilai-nilai
tauhid dan akal dalam Islam dengan prinsip rasionalitas dan epistemologi dalam filsafat.
Kajian ini relevan di era modern untuk menjembatani nilai keagamaan dan rasionalitas
filosofis demi membentuk kerangka pengetahuan yang holistik. Hasilnya diharapkan
dapat memperkaya wacana keilmuan, mendorong dialog antartradisi intelektual, dan
menciptakan pengetahuan yang inklusif, berakar pada kearifan lokal namun terbuka

terhadap dinamika global.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan studi kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library
research) yang bertujuan mengkaji interaksi antara Islam dan filsafat dalam
pengembangan ilmu pengetahuan. Fokus utamanya adalah integrasi konsep dasar Islam,
seperti wahyu dan akal, dengan prinsip-prinsip filsafat seperti rasionalitas dan
epistemologi, guna membentuk sistem pengetahuan yang komprehensif dan relevan di
era modern. Penelitian ini menelaah pemikiran tokoh-tokoh Muslim klasik dan
kontemporer, serta karya filsuf yang mendukung integrasi ilmu dan nilai keagamaan. Data
dikumpulkan melalui studi literatur dari buku, jurnal, dan artikel, lalu dianalisis secara
deskriptif-analitis dengan mendeskripsikan, menafsirkan, dan menghubungkan gagasan-
gagasan utama dalam kerangka pengembangan ilmu yang harmonis antara Islam dan

filsafat.

420


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Epistemologi

Epistemologi merupakan ranah filsafat yang berfokus pada teori pengetahuan.
Istilahnya diturunkan dari bahasa Yunani "episteme" (pengetahuan) dan "logos" (kajian).
Esensinya adalah studi tentang hakikat, batasan, sumber, asumsi dasar pengetahuan, serta
cara mempertanggungjawabkan klaim pengetahuan. Dalam Islam, sumber pengetahuan
tidak hanya terbatas pada kemampuan manusia (akal dan indera), tetapi juga mencakup
wahyu ilahi yang dianggap sebagai standar kebenaran mutlak. Oleh karena itu,
epistemologi Islam mengakui wahyu, akal, dan indera sebagai sumber pengetahuan,
membedakannya dari perspektif Barat (Muzammil et al., 2022).

Perspektif Barat umumnya mengkategorikan sumber epistemologi menjadi
rasionalisme, empirisme, dan intusionisme. Namun, pemikiran ini berkembang, seperti
yang ditunjukkan oleh Louis O. Kattsoff dengan enam sumbernya (menambahkan
fenomenologisme, metode ilmiah, dan hipotesis), dan Pradana Boy ZTF dengan fokus
pada rasionalisme, empirisme, dan kritisisme. Dalam pandangan Islam, Al-Quran
menjadi tolok ukur kebenaran. Epistemologi Islam adalah hasil pemikiran manusia dalam
memperoleh metodologi dan hakikat pengetahuan yang berkaitan dengan Islam, bukan
menafsirkan Islam itu sendiri, melainkan cara mendapatkan pengetahuan, metodologi,
dan hakikatnya. Ini membentuk epistemologi Islam yang mengakui wahyu dan ilham
sebagai sumber pengetahuan, berbeda dengan epistemologi umum yang memprioritaskan

manusia sebagai sumber utama kebenaran ilmiah (Muzammil et al., 2022).

Epistemologi (Explanation) Bayani dalam Perspektif Islam dan barat
1. Pengertian Epistemologi Bayani (Ijtihad)

Istilah Bayani berasal dari bahasa Arab al-bayani, yang berarti terang dan jelas.
Secara istilah, maknanya bervariasi menurut disiplin ilmu. Ahli balaghah memahaminya
sebagai cara menyampaikan makna melalui ungkapan seperti tasybih, majaz, dan
kinayah, sementara ulama kalam melihatnya sebagai dalil untuk menjelaskan hukum. Ada
juga yang mendefinisikannya sebagai ilmu untuk memperjelas makna dan
menghilangkan keraguan (Syarif, 2022). Dalam Bunyah al-‘Aql al-‘Arabi, Muhammad
‘Abed Al-Jabiri (1991) menyebut metode Bayani sebagai pola pikir khas Arab yang

menempatkan teks sebagai sumber utama dan final kebenaran. Dalam konteks hukum

421


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

Islam, metode ini dikenal melalui konsep al-bayan yang mencakup al-tabayun dan al-
tabyin, yaitu proses memahami dan menjelaskan hukum secara lisan maupun tulisan,
termasuk menerima makna (al-talagqi) dan menyampaikannya kembali (al-tabligh)
(Syarif, 2022). Ijtihad Bayani merupakan upaya menafsirkan teks syariat yang belum
pasti (zhanni) melalui analisis lafaz, seperti membedakan makna kiasan (majaz), memilih
makna lafaz ganda (musytarak), serta menentukan status perintah dan larangan.
Tujuannya adalah menerapkan hukum syariat secara tepat berdasarkan pemahaman
mendalam terhadap teks (Kusuma, 2018).

Ijtihad ini bertujuan untuk memberikan penjelasan hukum yang pasti berdasarkan
dalil nash. Contoh konkret dari penerapan ijtihad ini adalah penetapan kewajiban iddah
selama tiga kali suci bagi istri yang diceraikan dalam keadaan tidak mengandung dan
tidak pernah melakukan hal tersebut.. Hukum tersebut berlandaskan pada firman Allah

SWT dalam Al-Qur'an surat Al-Bagarah ayat 228.

sd7. s & ssxay 3 S ot _a s % ot% 4. o odes LT &A% A o 5o € -sdk %k @ FE Lo a.a A EEE atio
p3ally AL Eralin &8 ) Cgala ) o8 AT (B8 W (i ) gl Jaa ¥ 5% 6 308 40D (pgeatily (e Cislhaialfy
@ o c e~ T 4 s0.5% & o%- T A ; o ke 3, _% 0 ol T ARG S TS P SRR 4
el Ja UG i g aally gile (3T (e Gy © i) 133051 & 1A LA (s (Al (il gds® A1

pSa 3o Algtaaly

Artinya: “Para istri yang diceraikan (wajib) menahan dirvi mereka (menunggu) tiga
kali qurii’ (suci atau haid). Tidak boleh bagi mereka menyembunyikan apa yang
diciptakan Allah dalam rahim mereka, jika mereka beriman kepada Allah dan hari Akhir.
Suami-suami mereka lebih berhak untuk kembali kepada mereka dalam (masa) itu, jika
mereka menghendaki perbaikan. Mereka (para perempuan) mempunyai hak seimbang
dengan kewajibannya menurut cara yang patut. Akan tetapi, para suami mempunyai

kelebihan atas mereka. Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana”.

Ayat tersebut memang menyebutkan bahwa masa iddah berlangsung selama tiga
kali guru’, namun istilah quru’ sendiri dapat ditafsirkan sebagai masa suci atau masa haid.
Oleh karena itu, melalui proses ijtihad, makna tiga kali quru’ bisa ditentukan dengan
mengkaji petunjuk atau garinah yang menyertainya—proses ini dikenal sebagai ijtihad
bayani, Dengan demikian, epistemologi Bayani dapat dipahami sebagai disiplin filsafat
yang menekankan teks sebagai sumber kebenaran mutlak, dengan penafsiran ditempatkan

sebagai hal sekunder. Dalam pendekatan ini, analisis berpijak pada teks, yang terbagi

422


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

menjadi Teks Nash—seperti Al-Qur'an dan Sunnah sebagai sumber utama ajaran Islam—
dan Teks Non-Nash, seperti ijma dan qiyas yang dikembangkan oleh para ulama. Corak
berpikir yang digunakan bersifat deduktif, dengan teks sebagai landasan utama dalam

membangun pengetahuan dan kebenaran (Abu Anwar, 2023).

2. Metode-metode dalam Riset Bayani/Ijtihadi.

Dalam epistemologi Bayani, metode riset memiliki pendekatan yang beragam
namun tetap berpusat pada teks. Perbedaan menonjol tampak pada pandangan Mu’tazilah
dan Ahli Sunnah dalam memahami lafaz: Mu’tazilah lebih menekankan konteks dan
fleksibilitas makna, sementara Ahli Sunnah cenderung mempertahankan makna asli
(tauqifi) dan berhati-hati terhadap perubahan redaksi karena dapat mempengaruhi
substansi makna (Al-Jabiri, 1991). Metode Bayani melibatkan dua pendekatan utama:
pertama, menganalisis struktur lafaz menggunakan kaidah bahasa Arab seperti nahwu dan
sharf; kedua, menelaah kandungan makna teks melalui logika dan penalaran rasional
(Kusuma, 2018). Dalam memahami teks syariah, sensitivitas terhadap konteks bahasa dan
budaya Arab juga penting, karena istilah-istilah dalam Al-Qur’an memiliki makna khas
yang tidak bisa dilepaskan dari asal-usul bahasanya (Kusuma, 2018).

Metode qiyas menjadi salah satu instrumen penting dalam epistemologi Bayani
untuk menetapkan hukum atas persoalan baru yang tidak disebutkan secara eksplisit
dalam nash. Qiyas dilakukan dengan mencocokkan persoalan baru (far ‘) dengan kasus
asal (asl) yang telah memiliki ketetapan hukum, selama terdapat kesamaan ‘//at atau
alasan hukum (Al-Jabiri et al., 1991). Misalnya, hukum arak dari kurma ditetapkan haram
karena sifatnya yang memabukkan, digiyaskan dengan khamr dari anggur (Waluyo et al.,
2024). Jabiri membagi qiyas menjadi tiga jenis: giyas jali (jelas), givas fi ma ‘na al-nash
(setara dengan nash), dan giyas khafi (tersembunyi), yang masing-masing bergantung
pada kekuatan hubungan antara as/ dan far‘ (Waluyo et al., 2018). Dalam praktiknya,
penalaran terhadap ‘i/lat dilakukan melalui metode masalik al-‘illah, yaitu berdasarkan
nash, ijjma’, dan metode as-sabru wa at-tagsim yang menyaring sifat-sifat hukum untuk

diterapkan pada kasus baru (Al-Jabiri, 1991; Kusuma, 2018).

Riset Irfani dalam Tasawuf : Epistemonologi, Tazkiyah Al-Nafs, dan Implementasi
dalam Kehidupan Modern

1. Pengertian Epistemologi Irfani (Tasawuf)

423


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

Dalam pemikiran Islam, pencarian kebenaran dilakukan tidak hanya melalui
pendekatan rasional dan tekstual, tetapi juga spiritual. Pendekatan Irfani menekankan
penyucian jiwa dan hubungan langsung dengan realitas Ilahi sebagai cara memperoleh
pengetahuan, yang berkaitan erat dengan tasawuf. [Imu dalam pendekatan ini dipandang
sebagai hasil dari pengalaman batin yang mendalam, bukan sekadar hafalan atau logika
(Hasyem, 2018). Riset Irfani memainkan peran penting dalam menggali spiritualitas
Islam dan relevansinya dalam kehidupan modern (Hasyem, 2018; Muhajarah &
Bariklana, 2021).

Muhammad Abed Al-Jabiri membagi epistemologi Islam menjadi tiga jenis: nalar
Bayani (berbasis teks), Burhani (rasional dan empiris), dan Irfani (intuisi dan pengalaman
spiritual), yang saling melengkapi. Pendekatan Irfani khususnya relevan dalam
masyarakat modern yang terjebak dalam sekularisme, materialisme, dan rasionalisme
ekstrem, serta memberikan solusi bagi mereka yang merasa tertekan dan kehilangan

makna hidup (Muhajarah & Bariklana, 2021).

2.  Epistemologi Irfani : Jalan Spiritual Menuju Kebenaran

Kata "Irfan" berasal dari kata "arafa", yang berarti "mengetahui" secara
terminologis. Dalam filsafat [slam bukan sekedar “mengetahui” secara intelektual; itu
adalah "pengetahuan yang ada" atau "ilm al-hudhuri"—pengetahuan yang diperoleh dari
hubungan langsung antara subjek dan objek pengetahuan—yakni antara hamba dan
Tuhan. Ini berbeda dengan "ilm al-husuli", pengetahuan yang berasal dari konseptualisasi
pikiran, yang biasanya digunakan dalam pendekatan logika dan filsafat (Alfriqi, 2023).

Pendekatan Irfani dilakukan dengan penekanan pada spiritual seperti riyadhoh,
kontemplasi dan penyucian jiwa untuk mencapai penyaksian batin atas sinar kebenaran
illahi. Irfani mengandalkan pengalaman eksistensial dan tervalidasi dalam nilai spritual
dikarenakan epistemologi Irfani bersifat subjektif dan intersubjektif (Ibn Manzur, 2023;
Syarif, 2022).

Simbol dan bahasa metaforis dalam bermakna Irfani merupakan sebuah kebenaran
yang sulit diungkapkan secara literal. Karya-karya sufi seperti Rumi, Ibnu Arabi, atau al-
Ghazali berbentuk syair, cerita alegoris, atau simbol-simbol mistik yang membutuhkan
pemahaman intuitif. Hal ini menggabungkan dimensi ontologis, epistemologis, dan etis

dalam perjalanan spiritual yang mendalam (Syarif, 2022).

424


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

3. Tahapan Tazkiyah Al-Nafs dalam Riset Irfani

Pendekatan Irfani, tazkiyah al-nafs adalah proses penyucian jiwa yang penting,
yang berfungsi sebagai langkah metodologis untuk mencapai makrifat atau pengenalan
terhadap tuhan, dalam menerima cahaya illahi. Hal ini dimaksud dengan menahan nafsu
melalui puasa sunnah, menenangkan diri dengan dzikir, melakukan tafakkur untuk
mengakui kelemahan diri, serta menjaga pandangan dan lisan (Tafsir, 2023).

Tahalli, yang berarti menghiasi diri, adalah langkah setelah takhalli yang berfokus
pada penanaman sifat-sifat terpuji (akhlak mahmudah) untuk membentuk karakter
spiritual yang tangguh dan membuka jiwa untuk menerima sinar Allah. Tahap ini
memperkuat fondasi sebelum menerima pengalaman maknawi yang lebih tinggi.
Beberapa nilai yang dibangun dalam tahalli antara lain: keikhlasan dalam tindakan,
ketaatan kepada Allah, kesabaran menghadapi tantangan, zuhud terhadap dunia, dan
mahabbah (cinta) kepada Allah (Tafsir, 2023).

Tajalli, yang berarti penyingkapan Ilahi, adalah kondisi spiritual tertinggi di mana
pintu ilmu /adunni—ilmu yang langsung diberikan oleh Allah ke dalam hati hamba-Nya
yang telah disucikan—dibuka. Dalam keadaan tajalli, seseorang dapat mencapai tiga
kondisi utama: fana, yaitu "lebur dalam kesadaran ketuhanan", baga', yang berarti tetap
berada bersama Allah, dan ma'rifah, yaitu pengenalan dalam diri terhadap Allah (Tafsir,
2023).

4. Tahapan Jiwa dan Sifatnya

Menurut tasawuf, jiwa manusia (nafs) berkembang secara bertahap selama
perjalanan spiritual. Setiap tahapan memiliki karakteristik dan kesulitan yang berbeda,
dan bimbingan spiritual sangat diperlukan untuk mencapai tingkat yang lebih tinggi. Di
antara tiga kelompok An-Nafs adalah An-Nafs al-Ammarah bi al-Sti’ adalah tingkatan
jiwa terendah yang dikuasi oleh nafsu dan syahwat cenderung mengajak kepada
kejahatan. Dalam mengendalikannya diperlukan perjuangan spiritual (muhahadah),
latihan diri seperti riyadhah dan puasa, serta praktik zikir dan muraqabah untuk
mengawasi hati (Madkour, 1993).

An-Nafs al-Lawwamah, atau jiwa yang mencela diri, adalah tingkatan di mana
seseorang mulai menyadari kesalahan, merasa gelisah saat berbuat dosa, dan berjuang

melawan nafsunya. Ciri-cirinya meliputi rasa penyesalan, dorongan untuk introspeksi,

425


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

dan ketenangan saat beribadah. Untuk memperbaiki jiwa ini, diperlukan taubat yang
tulus, muhasabah (introspeksi) (Madkour, 1993).

An-Nafs al-Mutmainnah, atau jiwa yang tenang, merupakan tingkat jiwa tertinggi
dalam spiritualitas Islam, di mana seseorang mencapai ketenangan batin karena
sepenuhnya pasrah dan ridha kepada Allah. Jiwa ini ditandai dengan kejujuran dan
kesabaran dalam segala situasi, rasa syukur yang terus-menerus, serta cinta yang tulus
kepada Allah. Hasil dari pencapaian ini adalah ma'rifah (pengenalan mendalam kepada

Allah) (Madkour, 1993).

5.  Ayat-ayat Al-Quran tentang Tazkiyah Al-Nafs dan Irfani

Dalam penelitian Irfani, tazkiyah al-nafs didasarkan pada dua ayat, yaitu QS. Asy-
Syams: 7-10 dan QS. Al-A'la: 14—15. Ayat ini memperkuat pentingnya proses penyucian
diri dan hubungan langsung dengan Allah melalui dzikir dan shalat sebagai jalan untuk
meraih keberuntungan dan ketenangan jiwa :

a. QS.Asy-Syams: 7-10
WAL ¢ A 383 (IR (v zelhl 38 a3 W ) g8 Lgrag B ol Lay (i
“Dan demi jiwa serta penyempurnaannya, maka Allah mengilhamkan kepada jiwa

itu (jalan) kefasikan dan ketakwaannya. Sungguh beruntung orang yang menyucikan

jiwanya, dan sungguh rugi orang yang mengotorinya.”

b. QS.Al-A'la: 14-15
Tk 455 i 835, (438 0 il 8

“Sungguh beruntung orang yang menyucikan diri (tazakka), dan dia mengingat

nama Tuhannya, lalu dia shalat.” (Mujahidin, 2013).

6. Tokoh dan Praktik Irfani dalam Tasawuf

Tokoh-tokoh besar dalam tradisi tasawuf, seperti Imam Al-Ghazali, Jalaluddin
Rumi, dan Rabi'ah al-Adawiyah, memberikan kontribusi penting terhadap pemahaman
dan praktik epistemologi Irfani dalam Islam.

Imam Al-Ghazali (1058—1111 M) adalah tokoh utama yang mengalami transformasi

intelektual dari pendekatan rasional menuju spiritualitas. Sebelum beralih ke tasawuf, Al -

426


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

Ghazali dikenal sebagai ilmuwan yang mendalami fiqih, ushuluddin, logika, dan filsafat.
Dalam karya monumental Thya Ulumuddin, Al-Ghazali menyatukan ilmu syariat dan
hakikat, dan menegaskan bahwa ilmu ladunni diperoleh melalui penyucian jiwa dan
kedekatan dengan Allah, bukan sekadar akal atau teks.

Jalaluddin Rumi (1207—-1273 M), penyair sufi terbesar, menggambarkan kedalaman
pengalaman Irfani dalam puisi-puisinya, terutama dalam Mathnawi. Rumi menekankan
bahwa cinta adalah kekuatan utama yang menggerakkan alam semesta, dan menggunakan
simbolisme serta metafora untuk menggambarkan perjalanan spiritual menuju Tuhan.
Dalam ajarannya, Rumi mengajarkan pentingnya fana' (melebur dalam cinta Ilahi) dan
baqga' (keabadian dalam Tuhan) sebagai jalan menuju kesuksesan spiritual.

Rabi’ah al-Adawiyah (w. 801 M), seorang tokoh perempuan sufi, mengajarkan
konsep cinta [lahi murni (mahabbah ilahiyyah). Ia menyatakan bahwa hubungan dengan
Allah harus didasarkan pada cinta yang tulus, bukan karena takut akan neraka atau
harapan surga. Dalam doanya yang terkenal, Rabi'ah berkata, "Ya Allah, jika aku
menyembah-Mu karena takut akan neraka, masukkan aku ke dalamnya; jika aku

menyembah-Mu karena mengharap surga, haramkan aku dari surga."

7.  Irfani dalam Perspektif Integrasi dan Interkoneksi Amin Abdullah

M.Amin Abdullah mengembangkan gagasan integrasi-interkoneksi antara ilmu
agama dan ilmu umum dalam upaya untuk memperbarui paradigma keilmuan Islam. la
melihat bahwa ilmu tidak dapat lagi dibagi menjadi kategori dunia dan akhirat, atau
rasional dan spiritual. Akibatnya, epistemologi Bayani (tekstual), Burhani (rasional), dan
Irfani (intuitif-spiritual) diintegrasikan menjadi landasan penting dalam membangun ilmu
yang utuh, komprehensif, dan kontekstual (Abdullah, 2012).

Epistemologi Irfani menempati posisi strategis dalam kerangka ini untuk mengisi
celah batiniah yang selama ini jarang disentuh oleh pendekatan ilmiah konvensional.
Pendekatan Irfani menawarkan keintiman dan kedalaman dengan realitas spiritual yang
tidak dapat dijangkau oleh teks dan rasio semata. Penelitian Irfani sangat penting karena
bukan sekadar mengumpulkan data atau membuat kesimpulan logis; itu adalah
pengalaman hidup dan transformasional yang mengubah subjek peneliti itu sendiri

(Abdullah, 2012).

427


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

Menurut Amin Abdullah (2012), pendekatan Irfani dalam integrasi-interkoneksi
memiliki tiga ciri utama: pertama, semipermeable, yaitu keterbukaan antara sains dan
ilmu agama yang saling menembus tanpa bersifat eksklusif, di mana pendekatan Irfani
tetap terhubung dengan teks dan rasionalitas; kedua, intersubjective testability, yakni
pengalaman spiritual yang tidak hanya bersifat pribadi tetapi dapat dirasakan dan diuji
oleh komunitas spiritual lain, sehinggamenjadi sumbernilai bersama; dan ketiga, creative
imagination, yaitu pengembangan imajinasi kreatif yang lahir dari kesadaran batin

mendalam untuk memahami simbol, makna teks, dan dunia luar, bukan sekadar khayalan.

Perbandingan Riset Bayani dan Irfani

Epistemologi Bayani menekankan peran akal dan bahasa dalam pencarian ilmu,
dengan pengetahuan dianggap sah jika dibangun melalui penalaran logis dan penggunaan
bahasa yang jelas dan sistematis. Sebaliknya, epistemologi Irfani atau ilmu makrifat
mengutamakan pendekatan spiritual yang menekankan penyucian jiwa, intuisi, dan
pengalaman batin sebagai jalan menuju pengetahuan sejati. Tradisi ini berkembang dalam
tasawuf dan diperkuat oleh tokoh-tokoh seperti Ibn Arabi dan Jalaluddin Rumi
(Khafidhotul et al., 2024). Pengetahuan irfani berdasarkan intuisi, dan pengetahuan
Bayani berdasarkan teks suci. Karena pendekatan Bayani hanya berbasis teks, pendekatan
ini cenderung berfokus pada informasi insidentil dibandingkan informasi penting,
sehingga kurang mampu melacak secara dinamis perkembangan sosial dan sejarah yang
cepat berubah dalam masyarakat. alasan inilah yang menjadi dasar perkembangan (Falaq
etal., 2024)

Tema dalam riset bayani berkisar pada kata atau lafadz yang tertulis serta makna
yang terkandung di dalamnya. Teks-teks primer ini dianggap sebagai ashl, yaitu sumber
pokok yang menjadi landasan utama. para peneliti Bayani berupaya mengembangkan
pemahaman terhadap persoalan-persoalan baru atau cabang-cabang ilmu yang tidak
disebutkan secara eksplisit dalam teks, yang disebut furu'. Dengan kata lain, riset Bayani
menggunakan analisis kebahasaan yang cermat untuk menafsirkan makna teks,
sedangkan dalam riset Irfani lebih menekankan pada pengalaman spiritual dan intuisi
dalam memperoleh pengetahuan. Tema utamanya berkisar pada pemahaman tentang

eksistensi, yaitu hakikat keberadaan diri dan alam semesta dalam hubungannya dengan

428


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

Tuhan, serta esensi, yaitu inti atau hakikat terdalam dari segala sesuatu (Falaq et al.,

2024).

D. KESIMPULAN

Berdasarkan pembahasan yang telah disajikan, dapat disimpulkan bahwa integrasi
antara ilmu pengetahuan, filsafat, dan ajaran Islam sangat penting dalam menjawab
tantangan perkembangan zaman yang kompleks dan dinamis. Integrasi ilmu pengetahuan,
filsafat, dan ajaran Islam sangat penting untuk menghadapi tantangan zaman yang
kompleks. Kombinasi pendekatan Bayani yang berbasis teks dan Irfani yang berbasis
pengalaman batin dapat menciptakan pengetahuan yang lebih holistik, menggabungkan
rasionalitas dan dimensi spiritual. Pendekatan ini diharapkan membantu umat manusia

memahami realitas secara utuh dan relevan dengan kebutuhan zaman.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. Amin. 2012. Islamic Studies Di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-
Interkonektif. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abdullah, M. Amin. 2014. Religion, Science And Culture An Integrated, Interconnected
Paradigm of Science. Al-Jami ‘ah: Journal of Islamic Studies, 52(1): 190.

Abu anwar, Mikrot. 2023. Metodologi pengembangan keilmuan (Epistemologi I1) Dalam
perspektif islam dan barat. Jurnal sains dan teknologi, 5(2): 1-19.

Al-Jabiri, Muhammad Abed. 1991. Bunyah al Aql al-Arabs. Beirut: al-Marhar al-Taaqafi
al-Arabi.

Falag, M. S. N., Haq, M. 1., Nada, Z. Q., El-Yunusi, M. Y. M. (2024). Konsep
Epistemologi 13 Bayani, Irfani dan Burhani dalam Filsafat Pendidikan Islam.
Jurnal Dinamika, 9(1): 32-54.

Hasyem, Mochamad. 2018. Epistemologi Islam (Bayani, Burhani, Irfani). A/-Murabbi:
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(2): 227-228.

Hidayat, Rian. 2024. Harmonisasi Pengetahuan: Menelusuri Interaksi Islam dan Filsafat
Dalam Pengembangan Ilmu Pengetahuan. El-Fikr: Jurnal Aqgidah dan Filsafat
Islam, 5(1): 37-53.

429


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

Khafidhotul, U. A., Aulia, E. N., Ikhsan, M. A. W., Ramadhani, R. F., Nasikhin., Junaedi,
M., dan Aarde, T. V. (2024). Perbedaan Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani
dalam Pemikiran Islam. Jurnal REVORMA, 4(1): 33-44.

Kusuma, Wira Hadi. 2018. Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani Al-Jabiri dan
Relevansinya Bagi Studi Agama Untuk Resolusi Konflik dan Peacebuilding. Jurnal
syiar, 18(1): 1-19.

Madkour, Ibrahim. 1995. Aliran Dan Teori Filsafat Islam. Terj. Yadian Wahyudi Asmin.
Yogyakarta: Bumi Aksara. hal. 253-264.

Mubhajarah, Kurnia, dan Muhammad Nuklir Bariklana. 2021. Agama, Ilmu Pengetahuan
Dan Filsafat. Mu’allim Jurnal Pendidikan Islam, 3(1): 1-14.

Mujahidin, Anwar. 2013. Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu.
Jurnal Studi Keislaman, 17(1): 4345

Muzammil, A., Syamsuri., dan Alfarisi, A. H. (2022). Bayani, Irfani and Burhani
Epistemology as the Basic of Science Development in Islam. A/-Irfan: Journal of
Arabic Literature and Islamic Studies, 5(2): 284-302.

Tafsir, Ahmad. 2003. Filsafat Umum: Akal dan Hati Sejak Thales Sampai Capra.
Bandung: Remaja Rosdakarya. hal. 127-133.

Ulviana. 2024 Hubungan Nalar Bayani, Nalar Burhani, dan Nalar Irfani dalam Integrasi
Interkoneksi Keilmuan Amin Abdullah. SALIMIYA: Jurnal Studi Ilmu Keagamaan
Islam, 5(3): 297-306

Wahana, Paulus. 2016. Filsafat Ilmu Pengetahuan. Yogyakarta: Pustaka Diamond.

Waluyo., Istiana, Muflihah., Putra, Ressa Ananda., dan Rahmah, Fiki Fakhrina Mafazatur.
2024. Perbedaan Pendekatan Dalam Memperoleh Pengetahuan (Prespektif
Pengetahuan Islam Dan Filsafat Barat). Interdisciplinary Explorations in Research
Journal (IERJ), 2(3): 1650-1664.

Zaedi, Muhammad. 2019. The Importance To Understand The Al-Qur’an And
Knowledge (Pentingnya Memahami Al-Qur’an Dan Ilmu Pengetahuan) Risalah.
Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 5(1): 62—70.

430


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

