
Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

418 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

METODOLOGI PENGEMBANGAN KEILMUAN: EPISTEMOLOGI 2 

MENCAKUP (EXPLANATION) BAYANI, (INTUISI) IRFANI, DALAM 

PERSPEKTIF ISLAM DAN BARAT 

Irma Syafiqoh1, Rizqy Rahmawati2, Sukma Nur Izzati3, Atikah Nurhasanah4, 

Muhammad Mahdi Satria Maulana5, Armai Arief6 

1,2,3,4,5,6Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta 

irmasyafiqoh75@gmail.com1, rizqyrahmawati02@gmail.com2, 

rahmaetika90@gmail.com3, atikahnurhasanah15@gmail.com4, 

muhammadmahdi211@gmail.com5, armai.arief@uinjkt.ac.id6        

 

ABSTRAK  

Artikel ini membahas metodologi pengembangan keilmuan dalam perspektif Islam dan 
Barat dengan menitikberatkan pada dua pendekatan epistemologi utama dalam Islam, 
yaitu Bayani dan Irfani. Epistemologi Bayani berfokus pada otoritas teks dan penafsiran 

hukum melalui pendekatan linguistik dan logika deduktif. Sementara itu, epistemologi 
Irfani menekankan pada aspek spiritual dan intuisi sebagai sarana utama dalam 

memperoleh pengetahuan. Keduanya memberikan kontribusi yang signifikan dalam 
memperluas horizon keilmuan Islam, terutama dalam upaya integrasi antara wahyu, 
akal, dan pengalaman batin. Tulisan ini menggunakan pendekatan deskriptif-analitis 

dengan sumber data dari literatur keislaman klasik dan kontemporer. Hasil kajian  
menunjukkan bahwa harmonisasi antara pendekatan Bayani dan Irfani dapat 

memperkaya pengembangan ilmu pengetahuan, serta menjadi fondasi dalam menjawab 
tantangan zaman yang kompleks dan multidimensi.  

Kata Kunci: Epistemologi, Bayani, Irfani, Islam, Barat. 

 

ABSTRACT  

This article discusses the methodology of scientific development in Islamic and Western 

perspectives by emphasizing two main epistemological approaches in Islam, namely 
Bayani and Irfani. Bayani epistemology focuses on the authority of texts and legal 

interpretation through linguistic and deductive logic approaches. Meanwhile, Irfani 
epistemology emphasizes spiritual and intuitive aspects as the main means of gaining 
knowledge. Both have made significant contributions to expanding the horizon of Islamic 
science, especially in the integration of revelation, reason, and inner experience. This 
paper uses a descriptive-analytical approach with data sources from classical and 

contemporary Islamic literature. The results of the study show that the harmonization of 
the Bayani and Irfani approaches can enrich the development of science, as well as 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi
mailto:irmasyafiqoh75@gmail.com1
mailto:rizqyrahmawati02@gmail.com2
mailto:rahmaetika90@gmail.com3
mailto:atikahnurhasanah15@gmail.com4
mailto:muhammadmahdi211@gmail.com5
mailto:armai.arief@uinjkt.ac.id6


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

419 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

become a foundation in answering the challenges of a complex and multidimensional 

era.   
Keywords: Epistemology, Bayani, Irfani, Islam, West. 

 

A. PENDAHULUAN 

Perubahan besar pada dunia telah terjadi seiring berkembangnya ilmu pengetahuan 

dan teknologi, yang ditandai dengan globalisasi, eksplorasi luar angkasa yang meluas, 

migrasi, penemuan arkeologi, kemajuan genetika dan evolusi, serta peningkatan literasi 

dan pendidikan. Menurut Abdullah Saeed, perubahan ini telah terjadi secara signifikan 

pada era modern ini. Sebelum ilmu pengetahuan dan teknologi mengalami kemajuan 

pesat, perubahan tidak terjadi dengan kecepatan dan luas seperti saat ini (Abdullah, 2014). 

Manusia berperan sebagai aktor utama dalam perubahan ini tentunya menghadapi 

tantangan dan dilema, terutama ketika nilai-nilai tradisional dan agama bertabrakan 

dengan perubahan yang cepat dan dinamis (Ulviana, 2024) 

Manusia memiliki kemampuan berpikir dan bernalar yang membedakannya secara 

mendasar dari makhluk lain. Melalui akal, manusia tidak hanya menciptakan dan 

mengembangkan pengetahuan, tetapi juga mengolah informasi secara logis dan objektif 

(Muhajarah & Bariklana, 2021). Penalaran memungkinkan manusia mencapai 

kesimpulan rasional dan menghindari dominasi emosi. Suriasumantri menegaskan bahwa 

manusia secara aktif meningkatkan kemampuan berpikirnya, sehingga pengetahuan 

berkembang melampaui kebutuhan dasar, tidak seperti hewan yang hanya mengandalkan 

naluri. Dengan penalaran, manusia memahami konsep kompleks, menyelesaikan 

persoalan, dan membangun peradaban melalui pengembangan pengetahuan yang terus 

berlanjut (Hidayat, 2024). 

Filsafat disebut sebagai induk ilmu pengetahuan karena menggali hakikat, asal-usul, 

serta nilai-nilai etika dan estetika yang menjadi dasar berbagai disiplin ilmu. Melalui 

refleksi filosofis, manusia mencoba menjawab pertanyaan-pertanyaan mendasar yang 

mendorong lahirnya ilmu pengetahuan (Wahana, 2016). Dalam pencarian kebenaran, 

filsafat, ilmu, dan agama berperan sebagai tiga unsur utama dengan pendekatan berbeda: 

filsafat bersifat bebas dan spekulatif, agama berpijak pada wahyu, dan ilmu menggunakan 

metode empirik serta pengujian sistematis. Ilmu pengetahuan sendiri merupakan hasil 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

420 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

dari proses epistemologis, yakni upaya memahami pengetahuan secara mendalam melalui 

metode ilmiah yang terukur dan konsisten (Zaedi, 2019). 

Seiring dengan perkembangan ilmu pengetahuan, manusia terus berupaya untuk 

memenuhi kebutuhan dan memahami hukum-hukum yang mengatur kehidupan manusia. 

Dalam konteks ajaran Islam, terdapat tiga metode pemahaman yang dapat digunakan, 

yaitu Bayani, Burhani, dan Irfani. Perpaduan antara pemikiran yang cerdas dan hati yang 

jernih akan memungkinkan pengembangan ilmu pengetahuan dan teknologi yang terarah 

dan tidak menyebabkan dehumanisasi, sehingga manusia tidak teralienasi dari 

lingkungannya. Dengan demikian, manusia dapat memahami dan mengaplikasikan ilmu 

pengetahuan dengan cara yang seimbang dan harmonis (Waluyo et al., 2024). 

Penelitian ini bertujuan menganalisis hubungan antara Islam dan filsafat dalam 

pengembangan ilmu pengetahuan, dengan menekankan harmonisasi antara nilai-nilai 

tauhid dan akal dalam Islam dengan prinsip rasionalitas dan epistemologi dalam filsafat. 

Kajian ini relevan di era modern untuk menjembatani nilai keagamaan dan rasionalitas 

filosofis demi membentuk kerangka pengetahuan yang holistik. Hasilnya diharapkan 

dapat memperkaya wacana keilmuan, mendorong dialog antartradisi intelektual, dan 

menciptakan pengetahuan yang inklusif, berakar pada kearifan lokal namun terbuka 

terhadap dinamika global. 

B. METODE PENELITIAN  

Penelitian ini merupakan studi kualitatif dengan pendekatan kepustakaan ( library 

research) yang bertujuan mengkaji interaksi antara Islam dan filsafat dalam 

pengembangan ilmu pengetahuan. Fokus utamanya adalah integrasi konsep dasar Islam, 

seperti wahyu dan akal, dengan prinsip-prinsip filsafat seperti rasionalitas dan 

epistemologi, guna membentuk sistem pengetahuan yang komprehensif dan relevan di 

era modern. Penelitian ini menelaah pemikiran tokoh-tokoh Muslim klasik dan 

kontemporer, serta karya filsuf yang mendukung integrasi ilmu dan nilai keagamaan. Data 

dikumpulkan melalui studi literatur dari buku, jurnal, dan artikel, lalu dianalisis secara 

deskriptif-analitis dengan mendeskripsikan, menafsirkan, dan menghubungkan gagasan-

gagasan utama dalam kerangka pengembangan ilmu yang harmonis antara Islam dan 

filsafat. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

421 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Epistemologi 

Epistemologi merupakan ranah filsafat yang berfokus pada teori pengetahuan. 

Istilahnya diturunkan dari bahasa Yunani "episteme" (pengetahuan) dan "logos" (kajian). 

Esensinya adalah studi tentang hakikat, batasan, sumber, asumsi dasar pengetahuan, serta 

cara mempertanggungjawabkan klaim pengetahuan. Dalam Islam, sumber pengetahuan 

tidak hanya terbatas pada kemampuan manusia (akal dan indera), tetapi juga mencakup 

wahyu ilahi yang dianggap sebagai standar kebenaran mutlak. Oleh karena itu, 

epistemologi Islam mengakui wahyu, akal, dan indera sebagai sumber pengetahuan, 

membedakannya dari perspektif Barat (Muzammil et al., 2022). 

Perspektif Barat umumnya mengkategorikan sumber epistemologi menjadi 

rasionalisme, empirisme, dan intusionisme. Namun, pemikiran ini berkembang, seperti 

yang ditunjukkan oleh Louis O. Kattsoff dengan enam sumbernya (menambahkan 

fenomenologisme, metode ilmiah, dan hipotesis), dan Pradana Boy ZTF dengan fokus 

pada rasionalisme, empirisme, dan kritisisme. Dalam pandangan Islam, Al-Quran 

menjadi tolok ukur kebenaran. Epistemologi Islam adalah hasil pemikiran manusia dalam 

memperoleh metodologi dan hakikat pengetahuan yang berkaitan dengan Islam, bukan 

menafsirkan Islam itu sendiri, melainkan cara mendapatkan pengetahuan, metodologi, 

dan hakikatnya. Ini membentuk epistemologi Islam yang mengakui wahyu dan ilham 

sebagai sumber pengetahuan, berbeda dengan epistemologi umum yang memprioritaskan 

manusia sebagai sumber utama kebenaran ilmiah (Muzammil et al., 2022). 

Epistemologi (Explanation) Bayani  dalam Perspektif Islam dan barat 

1. Pengertian Epistemologi Bayani (Ijtihad) 

Istilah Bayani berasal dari bahasa Arab al-bayani, yang berarti terang dan jelas. 

Secara istilah, maknanya bervariasi menurut disiplin ilmu. Ahli balaghah memahaminya 

sebagai cara menyampaikan makna melalui ungkapan seperti tasybih, majaz, dan 

kinayah, sementara ulama kalam melihatnya sebagai dalil untuk menjelaskan hukum. Ada 

juga yang mendefinisikannya sebagai ilmu untuk memperjelas makna dan 

menghilangkan keraguan (Syarif, 2022). Dalam Bunyah al-‘Aql al-‘Arabi, Muhammad 

‘Abed Al-Jabiri (1991) menyebut metode Bayani sebagai pola pikir khas Arab yang 

menempatkan teks sebagai sumber utama dan final kebenaran. Dalam konteks hukum 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

422 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

Islam, metode ini dikenal melalui konsep al-bayan yang mencakup al-tabayun dan al-

tabyin, yaitu proses memahami dan menjelaskan hukum secara lisan maupun tulisan, 

termasuk menerima makna (al-talaqqi) dan menyampaikannya kembali (al-tabligh) 

(Syarif, 2022). Ijtihad Bayani merupakan upaya menafsirkan teks syariat yang belum 

pasti (zhanni) melalui analisis lafaz, seperti membedakan makna kiasan (majaz), memilih 

makna lafaz ganda (musytarak), serta menentukan status perintah dan larangan. 

Tujuannya adalah menerapkan hukum syariat secara tepat berdasarkan pemahaman 

mendalam terhadap teks (Kusuma, 2018). 

Ijtihad ini bertujuan untuk memberikan penjelasan hukum yang pasti berdasarkan 

dalil nash. Contoh konkret dari penerapan ijtihad ini adalah penetapan kewajiban iddah 

selama tiga kali suci bagi istri yang diceraikan dalam keadaan tidak mengandung dan 

tidak pernah melakukan hal tersebut.. Hukum tersebut berlandaskan pada firman Allah 

SWT dalam Al-Qur'an surat Al-Baqarah ayat 228.   

ُ فِ ثةََ قُرُوٓءٍ ۚ وَلََ يَحِلُّ لهَُنَّ أَن يكَْتمُْنَ مَا خَلقََ ٱللََّّ تُ يتََرَبَّصْنَ بِأنَفسُِهِنَّ ثَلََٰ قََٰ ِ وَٱليْوَْمِ وَٱلمُْطَلَّ ىٓ أَرْحَامِهِنَّ إِن كُنَّ يؤُْمِنَّ بِٱللََّّ

حًا ۚ وَلهَُنَّ مِثلُْ ٱلَّذِى عَليَهِْ  لِكَ إِنْ أَرَادوُٓا۟ إصِْلََٰ
جَالِ عَليَهِْنَّ ٱلْءَاخِرِ ۚ وَبعُوُلتَهُُنَّ أَحَقُّ بِرَد ِهِنَّ فىِ ذََٰ نَّ بِٱلمَْعْرُوفِ ۚ وَلِلر ِ

ُ عَزِيزٌ حَكِيم دَرَجَةٌ ۗ وَٱللََّّ ٌ 

Artinya : “Para istri yang diceraikan (wajib) menahan diri mereka (menunggu) tiga 

kali qurū’ (suci atau haid). Tidak boleh bagi mereka menyembunyikan apa yang 

diciptakan Allah dalam rahim mereka, jika mereka beriman kepada Allah dan hari Akhir. 

Suami-suami mereka lebih berhak untuk kembali kepada mereka dalam (masa) itu, jika 

mereka menghendaki perbaikan. Mereka (para perempuan) mempunyai hak seimbang 

dengan kewajibannya menurut cara yang patut. Akan tetapi, para suami mempunyai 

kelebihan atas mereka. Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana”. 

Ayat tersebut memang menyebutkan bahwa masa iddah berlangsung selama tiga 

kali quru’, namun istilah quru’ sendiri dapat ditafsirkan sebagai masa suci atau masa haid. 

Oleh karena itu, melalui proses ijtihad, makna tiga kali quru’ bisa ditentukan dengan 

mengkaji petunjuk atau qarinah yang menyertainya—proses ini dikenal sebagai ijtihad 

bayani, Dengan demikian, epistemologi Bayani dapat dipahami sebagai disiplin filsafat 

yang menekankan teks sebagai sumber kebenaran mutlak, dengan penafsiran ditempatkan 

sebagai hal sekunder. Dalam pendekatan ini, analisis berpijak pada teks, yang terbagi 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

423 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

menjadi Teks Nash—seperti Al-Qur'an dan Sunnah sebagai sumber utama ajaran Islam—

dan Teks Non-Nash, seperti ijma dan qiyas yang dikembangkan oleh para ulama. Corak 

berpikir yang digunakan bersifat deduktif, dengan teks sebagai landasan utama dalam 

membangun pengetahuan dan kebenaran (Abu Anwar, 2023). 

2. Metode-metode dalam Riset Bayani/Ijtihadi. 

Dalam epistemologi Bayani, metode riset memiliki pendekatan yang beragam 

namun tetap berpusat pada teks. Perbedaan menonjol tampak pada pandangan Mu’tazilah 

dan Ahli Sunnah dalam memahami lafaz: Mu’tazilah lebih menekankan konteks dan 

fleksibilitas makna, sementara Ahli Sunnah cenderung mempertahankan makna asli 

(tauqifi) dan berhati-hati terhadap perubahan redaksi karena dapat mempengaruhi 

substansi makna (Al-Jabiri, 1991). Metode Bayani melibatkan dua pendekatan utama: 

pertama, menganalisis struktur lafaz menggunakan kaidah bahasa Arab seperti nahwu dan 

sharf; kedua, menelaah kandungan makna teks melalui logika dan penalaran rasional 

(Kusuma, 2018). Dalam memahami teks syariah, sensitivitas terhadap konteks bahasa dan 

budaya Arab juga penting, karena istilah-istilah dalam Al-Qur’an memiliki makna khas 

yang tidak bisa dilepaskan dari asal-usul bahasanya (Kusuma, 2018). 

Metode qiyas menjadi salah satu instrumen penting dalam epistemologi Bayani 

untuk menetapkan hukum atas persoalan baru yang tidak disebutkan secara eksplisit 

dalam nash. Qiyas dilakukan dengan mencocokkan persoalan baru (far‘) dengan kasus 

asal (aṣl) yang telah memiliki ketetapan hukum, selama terdapat kesamaan ‘illat atau 

alasan hukum (Al-Jabiri et al., 1991). Misalnya, hukum arak dari kurma ditetapkan haram 

karena sifatnya yang memabukkan, diqiyaskan dengan khamr dari anggur (Waluyo et al., 

2024). Jabiri membagi qiyas menjadi tiga jenis: qiyas jali (jelas), qiyas fi ma‘na al-nash 

(setara dengan nash), dan qiyas khafi (tersembunyi), yang masing-masing bergantung 

pada kekuatan hubungan antara aṣl dan far‘ (Waluyo et al., 2018). Dalam praktiknya, 

penalaran terhadap ‘illat dilakukan melalui metode masalik al-‘illah, yaitu berdasarkan 

nash, ijma’, dan metode as-sabru wa at-taqsim yang menyaring sifat-sifat hukum untuk 

diterapkan pada kasus baru (Al-Jabiri, 1991; Kusuma, 2018). 

Riset Irfani dalam Tasawuf : Epistemonologi, Tazkiyah Al-Nafs, dan Implementasi 

dalam Kehidupan Modern 

1. Pengertian Epistemologi Irfani (Tasawuf) 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

424 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

Dalam pemikiran Islam, pencarian kebenaran dilakukan tidak hanya melalui 

pendekatan rasional dan tekstual, tetapi juga spiritual. Pendekatan Irfani menekankan 

penyucian jiwa dan hubungan langsung dengan realitas Ilahi sebagai cara memperoleh 

pengetahuan, yang berkaitan erat dengan tasawuf. Ilmu dalam pendekatan ini dipandang 

sebagai hasil dari pengalaman batin yang mendalam, bukan sekadar hafalan atau logika 

(Hasyem, 2018). Riset Irfani memainkan peran penting dalam menggali spiritualitas 

Islam dan relevansinya dalam kehidupan modern (Hasyem, 2018; Muhajarah & 

Bariklana, 2021). 

Muhammad Abed Al-Jabiri membagi epistemologi Islam menjadi tiga jenis: nalar 

Bayani (berbasis teks), Burhani (rasional dan empiris), dan Irfani (intuisi dan pengalaman 

spiritual), yang saling melengkapi. Pendekatan Irfani khususnya relevan dalam 

masyarakat modern yang terjebak dalam sekularisme, materialisme, dan rasionalisme 

ekstrem, serta memberikan solusi bagi mereka yang merasa tertekan dan kehilangan 

makna hidup (Muhajarah & Bariklana, 2021). 

2. Epistemologi Irfani : Jalan Spiritual Menuju Kebenaran 

Kata "Irfan" berasal dari kata "arafa", yang berarti "mengetahui" secara 

terminologis. Dalam filsafat Islam bukan sekedar “mengetahui” secara intelektual; itu 

adalah "pengetahuan yang ada" atau "ilm al-hudhuri"—pengetahuan yang diperoleh dari 

hubungan langsung antara subjek dan objek pengetahuan—yakni antara hamba dan 

Tuhan. Ini berbeda dengan "ilm al-husuli", pengetahuan yang berasal dari konseptualisasi 

pikiran, yang biasanya digunakan dalam pendekatan logika dan filsafat (Alfriqi, 2023).  

Pendekatan Irfani dilakukan dengan penekanan pada spiritual seperti riyadhoh, 

kontemplasi dan penyucian jiwa untuk mencapai penyaksian batin atas sinar kebenaran 

illahi. Irfani mengandalkan pengalaman eksistensial dan tervalidasi dalam nilai spritual 

dikarenakan epistemologi Irfani bersifat subjektif dan intersubjektif (Ibn Manzur, 2023; 

Syarif, 2022). 

Simbol dan bahasa metaforis dalam bermakna Irfani merupakan sebuah kebenaran 

yang sulit diungkapkan secara literal. Karya-karya sufi seperti Rumi, Ibnu Arabi, atau al-

Ghazali berbentuk syair, cerita alegoris, atau simbol-simbol mistik yang membutuhkan 

pemahaman intuitif. Hal ini menggabungkan dimensi ontologis, epistemologis, dan etis 

dalam perjalanan spiritual yang mendalam (Syarif, 2022). 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

425 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

3. Tahapan Tazkiyah Al-Nafs dalam Riset Irfani 

Pendekatan Irfani, tazkiyah al-nafs adalah proses penyucian jiwa yang penting, 

yang berfungsi sebagai langkah metodologis untuk mencapai makrifat atau pengenalan 

terhadap tuhan, dalam menerima cahaya illahi. Hal ini dimaksud dengan menahan nafsu 

melalui puasa sunnah, menenangkan diri dengan dzikir, melakukan tafakkur untuk 

mengakui kelemahan diri, serta menjaga pandangan dan lisan  (Tafsir, 2023). 

Tahalli, yang berarti menghiasi diri, adalah langkah setelah takhalli yang berfokus 

pada penanaman sifat-sifat terpuji (akhlak mahmudah) untuk membentuk karakter 

spiritual yang tangguh dan membuka jiwa untuk menerima sinar Allah. Tahap ini 

memperkuat fondasi sebelum menerima pengalaman maknawi yang lebih tinggi. 

Beberapa nilai yang dibangun dalam tahalli antara lain: keikhlasan dalam tindakan, 

ketaatan kepada Allah, kesabaran menghadapi tantangan, zuhud terhadap dunia, dan 

mahabbah (cinta) kepada Allah  (Tafsir, 2023). 

Tajalli, yang berarti penyingkapan Ilahi, adalah kondisi spiritual tertinggi di mana 

pintu ilmu ladunni—ilmu yang langsung diberikan oleh Allah ke dalam hati hamba-Nya 

yang telah disucikan—dibuka. Dalam keadaan tajalli, seseorang dapat mencapai tiga 

kondisi utama: fana, yaitu "lebur dalam kesadaran ketuhanan", baqa', yang berarti tetap 

berada bersama Allah, dan ma'rifah, yaitu pengenalan dalam diri terhadap Allah (Tafsir, 

2023). 

4. Tahapan Jiwa dan Sifatnya 

Menurut tasawuf, jiwa manusia (nafs) berkembang secara bertahap selama 

perjalanan spiritual. Setiap tahapan memiliki karakteristik dan kesulitan yang berbeda, 

dan bimbingan spiritual sangat diperlukan untuk mencapai tingkat yang lebih tinggi.  Di 

antara tiga kelompok An-Nafs adalah An-Nafs al-Ammārah bi al-Sū’ adalah tingkatan 

jiwa terendah yang dikuasi oleh nafsu dan syahwat cenderung mengajak kepada 

kejahatan. Dalam mengendalikannya diperlukan perjuangan spiritual (muhahadah), 

latihan diri seperti riyadhah dan puasa, serta praktik zikir dan muraqabah untuk 

mengawasi hati (Madkour, 1993). 

An-Nafs al-Lawwāmah, atau jiwa yang mencela diri, adalah tingkatan di mana 

seseorang mulai menyadari kesalahan, merasa gelisah saat berbuat dosa, dan berjuang 

melawan nafsunya. Ciri-cirinya meliputi rasa penyesalan, dorongan untuk introspeksi, 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

426 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

dan ketenangan saat beribadah. Untuk memperbaiki jiwa ini, diperlukan taubat yang 

tulus, muhasabah (introspeksi) (Madkour, 1993). 

An-Nafs al-Muṭmainnah, atau jiwa yang tenang, merupakan tingkat jiwa tertinggi 

dalam spiritualitas Islam, di mana seseorang mencapai ketenangan batin karena 

sepenuhnya pasrah dan ridha kepada Allah. Jiwa ini ditandai dengan kejujuran dan 

kesabaran dalam segala situasi, rasa syukur yang terus-menerus, serta cinta yang tulus 

kepada Allah. Hasil dari pencapaian ini adalah ma'rifah (pengenalan mendalam kepada 

Allah) (Madkour, 1993). 

5. Ayat-ayat Al-Quran tentang Tazkiyah Al-Nafs dan Irfani  

Dalam penelitian Irfani, tazkiyah al-nafs didasarkan pada dua ayat, yaitu QS. Asy-

Syams: 7–10 dan QS. Al-A'la: 14–15. Ayat ini memperkuat pentingnya proses penyucian 

diri dan hubungan langsung dengan Allah melalui dzikir dan shalat sebagai jalan untuk 

meraih keberuntungan dan ketenangan jiwa :  

a. QS. Asy-Syams: 7–10  

اهَا، فَألَهْمََهَا فُجُورَهَا وَتَقوَْاهَا، قَدْ أفَْلحََ مَن زَكَّاهَا، وَقَدْ خَابَ مَن دسََّاهَا  وَنَفْسٍ وَمَا سوََّ

“Dan demi jiwa serta penyempurnaannya, maka Allah mengilhamkan kepada jiwa 

itu (jalan) kefasikan dan ketakwaannya. Sungguh beruntung orang yang menyucikan 

jiwanya, dan sungguh rugi orang yang mengotorinya.” 

b. QS. Al-A'la: 14–15 

قَدْ أفَْلحََ مَن تَزَكَّىَٰ , وَذكََرَ ٱسْمَ رَب هِِ فصََلَّى ٰ 

“Sungguh beruntung orang yang menyucikan diri (tazakka), dan dia mengingat 

nama Tuhannya, lalu dia shalat.” (Mujahidin, 2013). 

6. Tokoh dan Praktik Irfani dalam Tasawuf 

Tokoh-tokoh besar dalam tradisi tasawuf, seperti Imam Al-Ghazali, Jalaluddin 

Rumi, dan Rabi'ah al-Adawiyah, memberikan kontribusi penting terhadap pemahaman 

dan praktik epistemologi Irfani dalam Islam. 

Imam Al-Ghazali (1058–1111 M) adalah tokoh utama yang mengalami transformasi 

intelektual dari pendekatan rasional menuju spiritualitas. Sebelum beralih ke tasawuf, Al-

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

427 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

Ghazali dikenal sebagai ilmuwan yang mendalami fiqih, ushuluddin, logika, dan filsafat. 

Dalam karya monumental Ihya Ulumuddin, Al-Ghazali menyatukan ilmu syariat dan 

hakikat, dan menegaskan bahwa ilmu ladunni diperoleh melalui penyucian jiwa dan 

kedekatan dengan Allah, bukan sekadar akal atau teks. 

Jalaluddin Rumi (1207–1273 M), penyair sufi terbesar, menggambarkan kedalaman 

pengalaman Irfani dalam puisi-puisinya, terutama dalam Mathnawi. Rumi menekankan 

bahwa cinta adalah kekuatan utama yang menggerakkan alam semesta, dan menggunakan 

simbolisme serta metafora untuk menggambarkan perjalanan spiritual menuju Tuhan. 

Dalam ajarannya, Rumi mengajarkan pentingnya fana' (melebur dalam cinta Ilahi) dan 

baqa' (keabadian dalam Tuhan) sebagai jalan menuju kesuksesan spiritual. 

Rabi’ah al-Adawiyah (w. 801 M), seorang tokoh perempuan sufi, mengajarkan 

konsep cinta Ilahi murni (mahabbah ilahiyyah). Ia menyatakan bahwa hubungan dengan 

Allah harus didasarkan pada cinta yang tulus, bukan karena takut akan neraka atau 

harapan surga. Dalam doanya yang terkenal, Rabi'ah berkata, "Ya Allah, jika aku 

menyembah-Mu karena takut akan neraka, masukkan aku ke dalamnya; jika aku 

menyembah-Mu karena mengharap surga, haramkan aku dari surga." 

7. Irfani dalam Perspektif Integrasi dan Interkoneksi Amin Abdullah 

M.Amin Abdullah mengembangkan gagasan integrasi-interkoneksi antara ilmu 

agama dan ilmu umum dalam upaya untuk memperbarui paradigma keilmuan Islam. Ia 

melihat bahwa ilmu tidak dapat lagi dibagi menjadi kategori dunia dan akhirat, atau 

rasional dan spiritual. Akibatnya, epistemologi Bayani (tekstual), Burhani (rasional), dan 

Irfani (intuitif-spiritual) diintegrasikan menjadi landasan penting dalam membangun ilmu 

yang utuh, komprehensif, dan kontekstual (Abdullah, 2012). 

Epistemologi Irfani menempati posisi strategis dalam kerangka ini untuk mengisi 

celah batiniah yang selama ini jarang disentuh oleh pendekatan ilmiah konvensional. 

Pendekatan Irfani menawarkan keintiman dan kedalaman dengan realitas spiritual yang 

tidak dapat dijangkau oleh teks dan rasio semata. Penelitian Irfani sangat penting karena 

bukan sekadar mengumpulkan data atau membuat kesimpulan logis; itu adalah 

pengalaman hidup dan transformasional yang mengubah subjek peneliti itu sendiri 

(Abdullah, 2012). 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

428 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

Menurut Amin Abdullah (2012), pendekatan Irfani dalam integrasi-interkoneksi 

memiliki tiga ciri utama: pertama, semipermeable, yaitu keterbukaan antara sains dan 

ilmu agama yang saling menembus tanpa bersifat eksklusif, di mana pendekatan Irfani 

tetap terhubung dengan teks dan rasionalitas; kedua, intersubjective testability, yakni 

pengalaman spiritual yang tidak hanya bersifat pribadi tetapi dapat dirasakan dan diuji 

oleh komunitas spiritual lain, sehingga menjadi sumber nilai bersama; dan ketiga, creative 

imagination, yaitu pengembangan imajinasi kreatif yang lahir dari kesadaran batin 

mendalam untuk memahami simbol, makna teks, dan dunia luar, bukan sekadar khayalan. 

Perbandingan Riset Bayani dan Irfani 

Epistemologi Bayani menekankan peran akal dan bahasa dalam pencarian ilmu, 

dengan pengetahuan dianggap sah jika dibangun melalui penalaran logis dan penggunaan 

bahasa yang jelas dan sistematis. Sebaliknya, epistemologi Irfani atau ilmu makrifat 

mengutamakan pendekatan spiritual yang menekankan penyucian jiwa, intuisi, dan 

pengalaman batin sebagai jalan menuju pengetahuan sejati. Tradisi ini berkembang dalam 

tasawuf dan diperkuat oleh tokoh-tokoh seperti Ibn Arabi dan Jalaluddin Rumi 

(Khafidhotul et al., 2024). Pengetahuan irfani berdasarkan intuisi, dan pengetahuan 

Bayani berdasarkan teks suci. Karena pendekatan Bayani hanya berbasis teks, pendekatan 

ini cenderung berfokus pada informasi insidentil dibandingkan informasi penting, 

sehingga kurang mampu melacak secara dinamis perkembangan sosial dan sejarah yang 

cepat berubah dalam masyarakat. alasan inilah yang menjadi dasar perkembangan (Falaq 

et al., 2024) 

Tema dalam riset bayani berkisar pada kata atau lafadz yang tertulis serta makna 

yang terkandung di dalamnya. Teks-teks primer ini dianggap sebagai ashl, yaitu sumber 

pokok yang menjadi landasan utama. para peneliti Bayani berupaya mengembangkan 

pemahaman terhadap persoalan-persoalan baru atau cabang-cabang ilmu yang tidak 

disebutkan secara eksplisit dalam teks, yang disebut furu'. Dengan kata lain, riset Bayani 

menggunakan analisis kebahasaan yang cermat untuk menafsirkan makna teks, 

sedangkan dalam riset Irfani lebih menekankan pada pengalaman spiritual dan intuisi 

dalam memperoleh pengetahuan. Tema utamanya berkisar pada pemahaman tentang 

eksistensi, yaitu hakikat keberadaan diri dan alam semesta dalam hubungannya dengan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

429 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

Tuhan, serta esensi, yaitu inti atau hakikat terdalam dari segala sesuatu (Falaq et al., 

2024). 

D. KESIMPULAN  

Berdasarkan pembahasan yang telah disajikan, dapat disimpulkan bahwa integrasi 

antara ilmu pengetahuan, filsafat, dan ajaran Islam sangat penting dalam menjawab 

tantangan perkembangan zaman yang kompleks dan dinamis. Integrasi ilmu pengetahuan, 

filsafat, dan ajaran Islam sangat penting untuk menghadapi tantangan zaman yang 

kompleks. Kombinasi pendekatan Bayani yang berbasis teks dan Irfani yang berbasis 

pengalaman batin dapat menciptakan pengetahuan yang lebih holistik, menggabungkan 

rasionalitas dan dimensi spiritual. Pendekatan ini diharapkan membantu umat manusia 

memahami realitas secara utuh dan relevan dengan kebutuhan zaman. 

DAFTAR PUSTAKA  

Abdullah, M. Amin. 2012. Islamic Studies Di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-

Interkonektif. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Abdullah, M. Amin. 2014. Religion, Science And Culture An Integrated, Interconnected 

Paradigm of Science. Al-Jāmi‘ah: Journal of Islamic Studies, 52(1): 190. 

Abu anwar, Mikrot. 2023. Metodologi pengembangan keilmuan (Epistemologi II) Dalam 

perspektif islam dan barat. Jurnal sains dan teknologi, 5(2): 1-19. 

Al-Jabiri, Muhammad Abed. 1991. Bunyah al Aql al-Arabs. Beirut: al-Marhar al-Taaqafi 

al-Arabi. 

Falaq, M. S. N., Haq, M. I., Nada, Z. Q., El-Yunusi, M. Y. M. (2024). Konsep 

Epistemologi 13 Bayani, Irfani dan Burhani dalam Filsafat Pendidikan Islam. 

Jurnal Dinamika, 9(1): 32-54. 

Hasyem, Mochamad. 2018. Epistemologi Islam (Bayani, Burhani, Irfani). Al-Murabbi: 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(2): 227–228. 

Hidayat, Rian. 2024.  Harmonisasi Pengetahuan: Menelusuri Interaksi Islam dan Filsafat 

Dalam Pengembangan Ilmu Pengetahuan. El-Fikr: Jurnal Aqidah dan Filsafat 

Islam, 5(1): 37-53. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

430 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

Khafidhotul, U. A., Aulia, E. N., Ikhsan, M. A. W., Ramadhani, R. F., Nasikhin., Junaedi, 

M., dan Aarde, T. V. (2024). Perbedaan Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani 

dalam Pemikiran Islam. Jurnal REVORMA, 4(1): 33-44. 

Kusuma, Wira Hadi. 2018. Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani Al-Jabiri dan 

Relevansinya Bagi Studi Agama Untuk Resolusi Konflik dan Peacebuilding. Jurnal 

syiar, 18(1): 1-19. 

Madkour, Ibrahim. 1995. Aliran Dan Teori Filsafat Islam. Terj. Yudian Wahyudi Asmin. 

Yogyakarta: Bumi Aksara. hal. 253–264. 

Muhajarah, Kurnia, dan Muhammad Nuklir Bariklana. 2021. Agama, Ilmu Pengetahuan 

Dan Filsafat. Mu’allim Jurnal Pendidikan Islam, 3(1): 1–14. 

Mujahidin, Anwar. 2013. Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu. 

Jurnal Studi Keislaman, 17(1): 43–45 

Muzammil, A., Syamsuri., dan Alfarisi, A. H. (2022). Bayani, Irfani and Burhani 

Epistemology as the Basic of Science Development in Islam. Al-Irfan: Journal of 

Arabic Literature and Islamic Studies, 5(2): 284-302. 

Tafsir, Ahmad. 2003. Filsafat Umum: Akal dan Hati Sejak Thales Sampai Capra. 

Bandung: Remaja Rosdakarya. hal. 127–133. 

Ulviana. 2024 Hubungan Nalar Bayani, Nalar Burhani, dan Nalar Irfani dalam Integrasi 

Interkoneksi Keilmuan Amin Abdullah. SALIMIYA: Jurnal Studi Ilmu Keagamaan 

Islam, 5(3): 297-306 

Wahana, Paulus. 2016. Filsafat Ilmu Pengetahuan. Yogyakarta: Pustaka Diamond. 

Waluyo., Istiana, Muflihah., Putra, Ressa Ananda., dan Rahmah, Fiki Fakhrina Mafazatur. 

2024. Perbedaan Pendekatan Dalam Memperoleh Pengetahuan (Prespektif 

Pengetahuan Islam Dan Filsafat Barat). Interdisciplinary Explorations in Research 

Journal (IERJ), 2(3): 1650-1664. 

Zaedi, Muhammad. 2019. The Importance To Understand The Al-Qur’an And 

Knowledge (Pentingnya Memahami Al-Qur’an Dan Ilmu Pengetahuan) Risalah. 

Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 5(1): 62–70. 

 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

