Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

RELASI MUHAMMADIYAH DAN NAHDATUL ULAMA (NU) DALAM
KEHIDUPAN BERAGAMA DI BIMA

Salmin', Humaidin?, Fajrul Islam?, Firmansyah?* Amiruddin’, Uswatun Hasanah®

1.23456Universitas Muhammadiyah Bima
immawansalmin@gmail.com!, umaar1235@gmail.com?, fazrul121191@gmail.com?,
firmasyahjayaabadi2@gmail.com*, amirudindin000@gmail.com’,
athunsape441@gmail.com®

ABSTRAK

Relasi Muhammadiyah dan Nahdatul Ulama (NU) dalam kehidupan Beragama di Bima
mencerminkan harmoni kehidupan beragama di tengah keberagaman. Meskipun
terdapat perbedaan dalam beberapa aspek ibadah, seperti pelaksanaan qunut pada
sholat subuh serta penetapan awal puasa dan Idulfitri, prinsip toleransi menjadi
landasan utama dalam menjaga kerukunan. Muhammadiyah menekankan pemurnian
ajaran Islam, modernisasi pendidikan, dan reformasi, sementara NU lebih
mengedepankan tradisi Ahlussunnah wal Jamaah yang selaras dengan kearifan lokal.
Kedua organisasi ini memiliki kesamaan visi dalam memperkuat ukhuwah Islamiyah,
yang diwujudkan melalui kontribusi di bidang sosial, pendidikan, dan kesehatan. Peran
Lazismu Muhammadiyah dan lembaga sosial NU terlihat nyata dalam berbagai program
pemberdayaan masyarakat, seperti pemberian beasiswa, layanan kesehatan, dan
penguatan ekonomi umat. Di sisi lain, kegiatan bersama seperti perayaan hari besar
Islam dan diskusi isu-isu sosial menjadi ruang dialog yang mempererat hubungan
antaranggota kedua organisasi. Dengan mempromosikan nilai-nilai saling menghormati,
inklusivitas, dan moderasi, Muhammadiyah dan NU tidak hanya berhasil mengatasi
potensi konflik yang muncul akibat perbedaan pandangan, tetapi juga berkontribusi
dalam membangun masyarakat yang damai, adil, dan sejahtera. Relasi harmonis antara
Muhammadiyah dan NU di Bima menjadi model penting dalam mengelola keberagaman
beragama. Interaksi yang berbasis pada nilai-nilai keislaman dan kemanusiaan ini
menciptakan fondasi kokoh bagi dialog yang konstruktif, memperkuat identitas
keagamaan yang moderat, serta menjadikan Bima sebagai contoh bagi pengelolaan
pluralitas yang berkeadaban.

Kata Kunci: Muhammadiyah, Nahdatul Ulama (NU), Kehidupan Beragama.

ABSTRACT

The relationship between Muhammadiyah and Nahdatul Ulama (NU) in religious life in
Bima reflects the harmony of religious life amidst diversity. Although there are
differences in several aspects of worship, such as the implementation of qunut during
dawn prayers and the determination of the beginning of fasting and Eid al-Fitr, the

482


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi
mailto:immawansalmin@gmail.com1
mailto:umaar1235@gmail.com2
mailto:fazrul121191@gmail.com3
mailto:Firmasyahjayaabadi2@gmail.com4
mailto:amirudindin000@gmail.com5
mailto:athunsape441@gmail.com6

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

principle of tolerance is the main foundation in maintaining harmony. Muhammadiyah
emphasizes the purification of Islamic teachings, modernization of education, and
reform, while NU emphasizes the Ahlussunnah wal Jamaah tradition which is in line with
local wisdom. Both organizations have a common vision in strengthening Islamic
brotherhood, which is realized through contributions in the social, education, and health
sectors. The role of Lazismu Muhammadiyah and NU social institutions is evident in
various community empowerment programs, such as providing scholarships, health
services, and strengthening the people's economy. On the other hand, joint activities such
as celebrating Islamic holidays and discussing social issues become a space for dialogue
that strengthens relations between members of the two organizations. By promoting the
values of mutual respect, inclusiveness, and moderation, Muhammadiyah and NU have
not only succeeded in overcoming potential conflicts arising from differences of opinion,
but have also contributed to building a peaceful, just, and prosperous society. The
harmonious relationship between Muhammadiyah and NU in Bima has become an
important model in managing religious diversity. This interaction based on Islamic and
humanitarian values creates a solid foundation for constructive dialogue, strengthens
moderate religious identity, and makes Bima an example for managing civilized plurality.
Keywords: Muhammadiyah, Nahdatul Ulama (NU), Religious Life.

A. PENDAHULUAN

Muhammadiyah, yang didirikan pada 18 November 1912 oleh K.H. Ahmad Dahlan
di Yogyakarta, muncul sebagai respons terhadap kondisi sosial dan keagamaan
masyarakat Muslim Indonesia yang berada di bawah penjajahan Belanda. Pada awal abad
ke-20, umat Islam menghadapi tantangan dalam mempertahankan identitas agama di
tengah praktik keagamaan yang dianggap tidak sesuai dengan ajaran Islam yang murni.
K.H. Ahmad Dahlan terinspirasi oleh gerakan reformasi Islam di Timur Tengah, yang
mendorongnya untuk mengajak umat kembali kepada Al-Qur'an dan Sunnah. Dengan
fokus pada pendidikan, Muhammadiyah mulai mendirikan lembaga-lembaga pendidikan
yang mengintegrasikan ilmu agama dan pengetahuan umum. Organisasi ini berkomitmen
untuk meningkatkan kualitas pendidikan dan memperkuat moralitas umat Islam. Di era
perjuangan kemerdekaan, Muhammadiyah turut berkontribusi dalam mendukung
gerakan nasional, berperan aktif dalam membangun identitas bangsa. Setelah proklamasi
kemerdekaan pada tahun 1945, Muhammadiyah terus beradaptasi dengan dinamika
sosial dan politik, berkomitmen untuk memberikan kontribusi dalam pembangunan
masyarakat. Melalui program-program sosial, ekonomi, dan kesehatan, Muhammadiyah
berupaya menciptakan masyarakat yang adil dan sejahtera. Dengan demikian,

483


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

Muhammadiyah menjadi salah satu pilar penting dalam kehidupan berbangsa dan
bernegara di Indonesia, tetap relevan dalam menghadapi tantangan zaman.(Fanani, 2017)

Nahdlatul Ulama (NU) didirikan pada 31 Januari 1926 di Jombang, Jawa Timur,
sebagai respons terhadap kebutuhan akan organisasi yang dapat memfasilitasi
pengembangan pendidikan dan pemahaman Islam di kalangan masyarakat Muslim
Indonesia. Latar belakang pendirian NU berakar dari kekhawatiran akan pengaruh paham
modernis yang berkembang di kalangan umat Islam, yang dianggap dapat mengancam
tradisi dan ajaran Islam yang sudah ada. Oleh karena itu, NU hadir untuk memperkuat
ajaran Ahlussunnah wal Jamaah dan mempertahankan tradisi keagamaan yang telah lama
dijalankan. Organisasi ini didirikan oleh para ulama dan tokoh masyarakat, di antaranya
Hadratus Syekh Hasyim Asy'ari, yang berkomitmen untuk memberikan pendidikan
agama yang berbasis pada kitab-kitab kuno dan pemahaman yang mendalam tentang
Islam. Dalam konteks ini, NU menjadi wadah untuk pendidikan pesantren dan
pengembangan ilmu agama, sehingga mampu menjangkau masyarakat luas. Di era
perjuangan kemerdekaan, NU berperan aktif dalam gerakan nasional, menyokong
perjuangan untuk memerdekakan Indonesia dari penjajahan. Dengan menekankan
pentingnya keberagaman dan toleransi, NU berhasil menciptakan dialog antarumat
beragama yang harmonis. Setelah kemerdekaan, NU terus berkontribusi dalam
pembangunan bangsa, dengan fokus pada pendidikan, sosial, dan politik. Saat ini,
Nahdlatul Ulama merupakan salah satu organisasi Islam terbesar dan terpenting di
Indonesia, berkomitmen pada tradisi moderat dan inklusif. Dengan berpegang pada nilai-
nilai Ahlussunnah wal Jamaah, NU berupaya menghadapi tantangan zaman sambil tetap
mempertahankan identitas keagamaan dan kebudayaan yang kaya. Melalui berbagai
program dan inisiatif, NU berkontribusi signifikan dalam menciptakan masyarakat yang
adil, sejahtera, dan beradab.(Mursyidi & Hannan, 2023)

Muhammadiyah, sebagai salah satu organisasi Islam terbesar dan tertua di
Indonesia, memiliki peran strategis dalam upaya ini. Didirikan pada tahun 1912,
Muhammadiyah telah berkomitmen pada modernisasi, pendidikan, dan pemberdayaan
masyarakat. Dengan pendekatan yang berfokus pada aspek sosial dan moral,
Muhammadiyah mendorong pemeluknya untuk tidak hanya berorientasi pada ibadah,
tetapi juga aktif dalam berbagai aspek kehidupan bermasyarakat, termasuk dalam

membangun hubungan yang harmonis dengan komunitas agama lain.(Haryanto, 2015)

484


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

Muhammadiyah mengimplementasikan berbagai program yang bertujuan untuk
memperkuat relasi antarumat beragama, seperti kegiatan sosial, seminar, dan dialog
antaragama..(Alhidayatillah & Sabiruddin, 2018)

Relasi antara Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) di Bima dalam konteks
kehidupan beragama menunjukkan sinergi yang signifikan, di mana kedua organisasi ini,
meskipun memiliki pendekatan dan tradisi yang berbeda, bersatu dalam upaya
memajukan nilai-nilai keagamaan dan sosial di tengah masyarakat. Kolaborasi ini terlihat
dalam berbagai kegiatan sosial dan keagamaan, seperti pengajian, perayaan hari besar
Islam, serta program-program pemberdayaan masyarakat yang bertujuan untuk
memperkuat ikatan antarumat beragama dan meningkatkan kesejahteraan sosial. Kedua
organisasi ini juga saling menghormati perbedaan dalam pemahaman agama, yang
menciptakan suasana dialogis dan inklusif di kalangan anggota mereka. Melalui
kerjasama dalam pendidikan, baik formal maupun non-formal, Muhammadiyah dan NU
berupaya membentuk generasi muda yang tidak hanya cerdas secara akademis, tetapi
juga memiliki karakter yang kuat dan toleran terhadap perbedaan. Inisiatif bersama dalam
menyelenggarakan seminar, pelatihan, dan kegiatan keagamaan lainnya membantu
memperkuat komitmen bersama dalam menjaga kerukunan antarumat beragama di Bima.
Selain itu, relasi ini juga berkontribusi pada penguatan jaringan sosial di masyarakat, di
mana anggota Muhammadiyah dan NU dapat berkolaborasi dalam berbagai program
pembangunan komunitas. Dengan berbagi sumber daya dan pengalaman, kedua
organisasi ini mampu menghadapi tantangan sosial yang dihadapi masyarakat, seperti
kemiskinan, pendidikan, dan kesehatan. Dalam konteks ini, kerjasama antara
Muhammadiyah dan NU menjadi contoh nyata bagaimana perbedaan dalam pendekatan
beragama dapat dikelola menjadi kekuatan dalam membangun masyarakat yang

harmonis dan sejahtera. (Rizani, 2015)

B. METODE PENELITIAN

Pendekatan Kualitatif, Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif karena
fokusnya pada pemahaman makna dan pengalaman. Melalui wawancara mendalam,
observasi, dan dokumentasi, penelitian ini akan mengeksplorasi bagaimana
Muhammadiyah berinteraksi dengan berbagai elemen dalam kehidupan beragama.
Tujuan utama dari penelitian ini adalah: Menganalisis kontribusi Muhammadiyah dalam

485


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

pengembangan pemikiran Islam di Bima, Mengidentifikasi hubungan Muhammadiyah
dengan organisasi keagamaan lain, seperti Nahdlatul Ulama (NU). Menggali pandangan
masyarakat mengenai peran Muhammadiyah dalam kehidupan beragama.(Moha &
Sudrajat, 2019) Wawancara akan dilakukan dengan berbagai responden, termasuk:
Pemimpin dan anggota Muhammadiyah di berbagai tingkatan (lokal, regional, nasional),
Anggota organisasi keagamaan lain, seperti Nahdatul Ulama. Observasi partisipatif
peneliti akan melakukan observasi partisipatif pada berbagai kegiatan Muhammadiyah,
seperti pengajian, seminar, dan acara sosial. Ini memungkinkan peneliti untuk memahami
praktik dan interaksi sosial dalam konteks nyata.(Hasibuan et al., 2022)

Analisis dokumen-dokumen yang relevan, seperti artikel, publikasi, dan dokumen
resmi Muhammadiyah, akan dianalisis untuk memahami ideologi dan program-program
yang dijalankan oleh organisasi ini. Selain itu, literatur akademis dan media massa
tentang Muhammadiyah juga akan dianalisis, data yang diperoleh dari wawancara,
observasi, dan analisis dokumen akan dianalisis menggunakan metode analisis tematik.
Proses ini meliputi: pengkodean awal data untuk mengidentifikasi tema dan pola yang
muncul, Mengorganisir tema-tema tersebut untuk merumuskan kategori yang lebih luas,
Menginterpretasikan hasil analisis untuk memberikan pemahaman yang lebih dalam
mengenai relasi Muhammadiyah dalam kehidupan beragama. Untuk memastikan
validitas dan reliabilitas penelitian, beberapa langkah akan diambil: Triangulasi data:
Menggunakan berbagai sumber dan metode untuk mengonfirmasi temuan Refleksivitas:
Peneliti akan merefleksikan posisi dan biasnya selama penelitian untuk meminimalkan
pengaruh subjektivitas, diskusi dengan rekan sejawat: Hasil analisis akan dibahas dengan
rekan peneliti untuk mendapatkan masukan dan perspektif tambahan. Temuan penelitian
akan disajikan dalam bentuk narasi deskriptif, yang mencakup kutipan langsung dari
responden untuk memberikan suara pada data yang diperoleh. Peneliti akan menyajikan
temuan dalam konteks yang lebih luas, menghubungkan hasil penelitian dengan isu-isu

sosial dan keagamaan yang relevan di Bima. (Kusumastuti Adhi, 2019)

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
Peran Muhammadiyah Dan Nahdatul Ulama dalam sektor Pendidikan untuk

membentuk Karakter Umat Beragama Di Bima.

486


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) di Bima dalam sektor pendidikan
menjadi semakin penting, terutama dalam konteks upaya memperkuat integrasi dan
sinergi pendidikan di bawah naungan Kementerian Agama, di mana kedua organisasi ini
berkomitmen dalam ranah pendidikan yang mereka kelola mulai dari tingkat Sekolah
Dasar (SD), Sekolah Menengah Pertama (SMP), Madrasah Tsanawiyah (MTS), Sekolah
Menengah Atas (SMA), Madrasah Aliyah (MA), hingga perguruan tinggi dalam satu
payung yang memungkinkan yang lebih efektif dan harmonis dalam pengembangan
kurikulum, peningkatan kualitas pendidikan, serta penyebaran nilai-nilai moderat dan
inklusif di kalangan generasi muda. Hal ini tidak hanya bertujuan untuk menciptakan
sistem pendidikan yang lebih terintegrasi, tetapi juga untuk mendorong kerukunan
antarumat beragama, serta mengatasi tantangan pendidikan yang dihadapi masyarakat di
wilayah tersebut, sehingga dapat menghasilkan lulusan yang tidak hanya cerdas secara
akademis, tetapi juga memiliki karakter yang baik dan berakhlak mulia.(Alhidayatillah
& Sabiruddin, 2018)

Pendidikan memiliki peran krusial dalam pembentukan karakter umat, terutama
dalam konteks masyarakat Indonesia yang majemuk. Dalam hal ini, Muhammadiyah,
sebagai salah satu organisasi Islam terbesar, telah memberikan kontribusi signifikan
melalui berbagai lembaga pendidikan yang dimilikinya. Berikut adalah beberapa aspek
yang menjelaskan peran pendidikan dalam pembentukan karakter umat. Pendidikan
Holistik Muhammadiyah menerapkan pendekatan pendidikan holistik, yang tidak hanya
fokus pada aspek akademik, tetapi juga mengedepankan pembinaan moral dan spiritual.
Kurikulum yang digunakan mencakup mata pelajaran keagamaan yang mendalam,
sekaligus pengajaran nilai-nilai universal seperti toleransi, kejujuran, dan tanggung
jawab. Dengan demikian, siswa tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga
memiliki karakter yang kuat.(Abdullah Masmuh, 2020) Pembentukan Nilai-nilai Islam
Moderat Pendidikan yang diberikan oleh Muhammadiyah mengutamakan nilai-nilai
Islam yang moderat dan toleran. Dalam pengajaran, penekanan pada prinsip-prinsip
seperti toleransi antarumat beragama dan penghargaan terhadap perbedaan menjadi hal
yang penting. Ini membantu siswa memahami pentingnya menghargai keberagaman di
masyarakat, yang sangat relevan dengan konteks sosial Indonesia, Kepemimpinan dan

Kemandirian Lembaga pendidikan Muhammadiyah berfokus pada pengembangan

487


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

kepemimpinan di kalangan siswa. Melalui berbagai program ekstrakurikuler.(Indra et al.,

2023)

a. Pendirian Sekolah dan Madrasah

1.

2.

Muhammadiyah Bima mendirikan berbagai institusi pendidikan, termasuk
Sekolah Dasar (SD), Sekolah Menengah Pertama (SMP), Sekolah Menengah
Atas (SMA), dan Madrasah Aliyah (MA), serta perguruan tinggi seperti
Universitas Muhammadiyah bima. Setiap tingkat pendidikan dirancang untuk
mengintegrasikan nilai-nilai Islam dan pendidikan umum.

Nahdatul Ulama juga memiliki jaringan madrasah dan sekolah yang terdiri dari
berbagai jenjang pendidikan, termasuk Pesantren yang berfokus pada
pendidikan agama dan karakter, serta sekolah formal, Pondok pesantren al-
hiyah kota bima, stit sunan giri bima, stis bima, stiq bima. yang mengajarkan
kurikulum nasional dengan penekanan pada nilai-nilai keagamaan.(Taufiq et

al., 2023)

b. Pengembangan Kurikulum

1.

Kedua organisasi mengembangkan kurikulum yang relevan dengan kebutuhan
masyarakat, dengan menggabungkan pendidikan umum dan pendidikan agama.
Kurikulum ini tidak hanya fokus pada aspek akademis, tetapi juga pada
pembentukan karakter, akhlak, dan keterampilan sosial siswa.

Di tingkat perguruan tinggi, kedua organisasi ini mengembangkan program
studi yang mengacu pada kebutuhan pasar kerja, serta mendorong penelitian

yang bermanfaat bagi masyarakat.(Handayani & Achadi, 2023)

c.  Pelatihan dan Pengembangan Tenaga Pengajar

1.

Muhammadiyah dan NU menyelenggarakan pelatihan dan workshop untuk
guru dan pengajar, guna meningkatkan kualitas pendidikan dan metodologi
pengajaran. Ini termasuk pelatihan dalam pengajaran yang inovatif dan berbasis
nilai.

Selain itu, kedua organisasi ini juga mendorong tenaga pengajar untuk
melanjutkan pendidikan mereka, sehingga dapat memberikan pengajaran yang

lebih baik dan terinformasi.

488


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

d.  Fasilitas dan Infrastruktur
1. Keduanya juga berupaya membangun dan memperbaiki fasilitas pendidikan,
termasuk ruang kelas, perpustakaan, laboratorium, dan sarana olahraga, guna
menciptakan lingkungan belajar yang kondusif bagi siswa.
2. Investasi dalam infrastruktur pendidikan menjadi prioritas, terutama di daerah-
daerah yang kurang terlayani, untuk memastikan akses pendidikan yang lebih

baik.(Hisyam, 2011)

Perbedaan Pengelolaan Pendidikan Di Muhammadiyah Dan Nahdatul Ulama.

Dalam sektor pendidikan, Nahdlatul Ulama (NU) memiliki pendekatan yang sangat
berfokus pada pengembangan karakter dan nilai-nilai keagamaan di kalangan generasi
muda. Pengelolaan lembaga pendidikan di NU sering kali melibatkan Kiai Haji (KH)
sebagai tokoh sentral yang memiliki otoritas dan pengaruh dalam memberikan arahan
dan kebijakan pendidikan. Peran KH dalam NU tidak hanya terbatas pada aspek spiritual,
tetapi juga meliputi pengembangan kurikulum, peningkatan kualitas pengajaran, dan
penguatan nilai-nilai moral di lingkungan pendidikan. Dalam konteks ini, KH berfungsi
sebagai panutan dan sumber inspirasi bagi para pendidik dan siswa. Mereka seringkali
terlibat langsung dalam kegiatan pengajaran, memberikan nasihat, serta mendorong
semangat belajar. Dengan latar belakang keilmuan dan pengalaman yang mendalam, KH
mampu mengintegrasikan ajaran Islam dengan ilmu pengetahuan modern, menciptakan
suasana belajar yang holistik. Melalui ceramah, pengajian, dan diskusi, KH mengajak
siswa untuk memahami pentingnya keseimbangan antara pendidikan agama dan
pendidikan umum. di NU, pendidikan tidak hanya dilihat sebagai transfer pengetahuan,
tetapi juga sebagai sarana pembentukan karakter.(Indra et al., 2023)

Oleh karena itu, KH memainkan peran penting dalam menanamkan nilai-nilai
seperti toleransi, kedamaian, dan rasa hormat terhadap perbedaan. Mereka mendorong
siswa untuk berpartisipasi aktif dalam kegiatan sosial dan keagamaan, sehingga mereka
tidak hanya menjadi cerdas secara akademis, tetapi juga memiliki akhlak yang baik.
Pengelolaan lembaga pendidikan oleh KH juga mencakup aspek administratif dan
manajerial juga setiap daerah akan di ambil alih oleh KH. Mereka sering kali terlibat
dalam pengambilan keputusan terkait pengembangan infrastruktur, pengadaan sumber

daya, dan peningkatan fasilitas pendidikan. Dengan visi dan misi yang jelas, KH

489


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

memastikan bahwa lembaga pendidikan yang dikelola dapat berfungsi secara efektif dan
memberikan manfaat bagi masyarakat. (Samrin, PCNU Asa Kota, 2024)

Sedangkan Pengelolaan Pendidikan di Muhammadiyah, Pengelolaan pendidikan di
Muhammadiyah dilakukan dengan pendekatan yang sistematis dan terstruktur, yang
mencakup berbagai jenjang pendidikan mulai dari tingkat dasar hingga perguruan tinggi.
Dalam setiap lembaga pendidikan, kurikulum yang diterapkan tidak hanya berfokus pada
aspek akademik, tetapi juga mengintegrasikan nilai-nilai Islam sebagai landasan moral
dan etika. Dengan demikian, pendidikan di Muhammadiyah bertujuan untuk membentuk
karakter siswa agar menjadi individu yang tidak hanya cerdas secara akademis, tetapi
juga memiliki akhlak yang baik dan tanggung jawab sosial.(Hawari et al., 2023) Untuk
mendukung pengelolaan yang efektif, Muhammadiyah melibatkan para pendidik yang
berkualitas dan berkompeten dalam bidangnya. Proses pemilihan dan pelatihan guru
dilakukan secara rigor untuk memastikan bahwa mereka memiliki pengetahuan yang
memadai serta keterampilan pedagogis yang baik. Selain itu, Muhammadiyah juga
mendorong guru untuk terus mengembangkan diri melalui pelatihan dan seminar,
sehingga mereka dapat menerapkan metode pengajaran yang inovatif dan relevan dengan
kebutuhan zaman, termasuk pemanfaatan teknologi dalam proses belajar mengajar.
Dengan menciptakan lingkungan belajar yang inovatif dan inklusif, Muhammadiyah
berupaya untuk memenuhi berbagai kebutuhan siswa dan masyarakat. Sekolah-sekolah
yang dikelola oleh Muhammadiyah tidak hanya berfungsi sebagai tempat transfer ilmu,
tetapi juga sebagai pusat pengembangan potensi diri siswa. Melalui kegiatan
ekstrakurikuler dan program pengabdian masyarakat, siswa diajak untuk aktif
berpartisipasi dan mengaplikasikan ilmu yang telah dipelajari, sehingga mereka siap
menghadapi tantangan di era global dan dapat memberikan kontribusi positif bagi bangsa

dan umat.(Akbar et al., 2022)

Muhammadiyah dan NU dalam Bidang Kesehatan di bima

Muhammadiyah di Bidang Kesehatan PKU Bima: Peran dalam Keberagaman
Umat Beragama Muhammadiyah, melalui Lembaga Kesehatan PKU (Pendidikan
Kesehatan Umum), memainkan peran krusial dalam bidang kesehatan di Bima dengan
pendekatan yang mengedepankan nilai-nilai keberagaman. PKU Muhammadiyah tidak

hanya berfokus pada penyediaan layanan kesehatan, tetapi juga berupaya menciptakan

490


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

lingkungan yang inklusif dan ramah bagi semua lapisan masyarakat, tanpa memandang
latar belakang agama atau etnis. Penyediaan Layanan Kesehatan yang Terjangkau dan
Berkualitas PKU Muhammadiyah di Bima menyediakan berbagai layanan kesehatan,
termasuk perawatan medis, pelayanan ibu dan anak, serta program imunisasi. Layanan
ini dirancang untuk dapat diakses oleh semua anggota masyarakat, baik Muslim maupun
non-Muslim. Dengan demikian, PKU berperan sebagai jembatan dalam meningkatkan
akses kesehatan bagi semua, menciptakan suasana saling menghormati dan menghargai
antar umat beragama. ( [hwan P.Syamsuddin, PDM Kota Bima, 2024)

Program Edukasi dan Penyuluhan Kesehatan PKU Muhammadiyah aktif dalam
menyelenggarakan program edukasi dan penyuluhan kesehatan yang melibatkan
masyarakat luas. Kegiatan ini tidak hanya terbatas pada anggota Muhammadiyah, tetapi
juga mencakup berbagai komunitas agama lainnya. Melalui kolaborasi dengan tokoh
agama dan masyarakat, PKU dapat menyampaikan informasi penting mengenai
kesehatan dengan cara yang sensitif terhadap nilai-nilai dan kepercayaan lokal.
Pendekatan Layanan yang Sensitif Budaya Dalam memberikan layanan kesehatan, PKU
Muhammadiyah Bima berusaha untuk menghormati keberagaman budaya dan
kepercayaan yang ada di masyarakat Bima. Dengan melibatkan tenaga medis yang
memahami konteks sosial dan budaya setempat, PKU dapat menawarkan layanan yang
lebih relevan dan sesuai dengan kebutuhan masyarakat. Misalnya, dalam program
kesehatan maternal, mereka memperhatikan praktik dan tradisi yang berlaku di masing-
masing komunitas. Membangun Kerjasama Antarumat Beragama PKU Muhammadiyah
Bima juga berperan dalam membangun kerjasama yang baik antarumat beragama di
Bima.(Ummah, 2019)

Layanan Kesehatan Nahdlatul Ulama di Bima: Tantangan dan Harapan Dalam
sektor kesehatan, Nahdlatul Ulama (NU) telah menunjukkan komitmen yang kuat untuk
menyediakan layanan kesehatan bagi masyarakat, terutama dalam konteks keberagaman
umat beragama. Namun, di kota dan kabupaten Bima, NU belum memiliki fasilitas
rumah sakit khusus yang dapat memenuhi kebutuhan kesehatan masyarakat secara

menyeluruh.(Faturrahman, Pcnu Kota Bima, 2024)

491


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

Dialog Antaragama Dan Toleransi Muhammadiyah dan Nahdatul Ulama Bima.

Di Bima, Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) memiliki sejarah yang
panjang dalam mempromosikan dialog antaragama dan toleransi. Meskipun kedua
organisasi ini memiliki visi dan misi yang berbeda, mereka belum pernah membangun
kegiatan khusus di internal masing-masing organisasi untuk merangkul keberagaman.
Namun, kolaborasi mereka dalam forum kerukunan umat beragama menjadi titik temu
yang penting dalam memperkuat hubungan antarumat beragama di wilayah tersebut.
(Faturrahman,PCNU Rasbar, 2024)

Forum kerukunan umat beragama yang ada di Bima berfungsi sebagai wadah untuk
mempertemukan berbagai elemen masyarakat, termasuk tokoh agama, pemuda, dan
masyarakat umum. Dalam forum ini, kedua organisasi berupaya menciptakan dialog
yang konstruktif, membahas isu-isu yang berkaitan dengan keberagaman, serta mencari
solusi atas tantangan yang dihadapi dalam masyarakat. Dengan demikian, forum ini
menjadi platform yang efektif untuk memperkuat rasa saling menghormati dan
memahami antarumat beragama. Dialog antaragama yang terjadi dalam forum ini tidak
hanya sebatas diskusi, tetapi juga melibatkan kegiatan sosial yang nyata, seperti
penggalangan dana untuk bencana, kegiatan bakti sosial, dan penyuluhan kesehatan.
Kegiatan-kegiatan ini menciptakan kesempatan bagi anggota Muhammadiyah dan NU

untuk bekerja sama, menjalin persahabatan, dan merasakan.(Relasi et al., 2013)

Aktivisme Sosial sebagai Bentuk Kepedulian terhadap keberagaman beragama di
bima.

Aktivisme sosial Muhammadiyah Bima, seperti Ikatan Pelajar Muhammadiyah
(IPM), Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM), Pemuda Muhammadiyah, Nasyiatul
Aisyiyah, Pimpinan Daerah Muhammadiyah, Lazismu, MDMC, dan Tapak Suci Putra
Muhammadiyah, merupakan wujud nyata kepedulian terhadap keberagaman umat
beragama. Dalam konteks sosial yang kian kompleks, peran aktif organisasi-organisasi
ini sangat penting untuk menciptakan masyarakat yang harmonis, di mana setiap individu
dapat hidup berdampingan tanpa diskriminasi. Pertama, IPM dan IMM sebagai wadah
intelektual pelajar dan mahasiswa memiliki tanggung jawab untuk menanamkan nilai-
nilai toleransi dan kebersamaan. Melalui kegiatan diskusi, seminar, dan pelatihan,

mereka berusaha meningkatkan pemahaman akan pentingnya keberagaman. Kegiatan ini

492


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

tidak hanya melibatkan anggota dari internal Muhammadiyah, tetapi juga mengundang
pemuda dari berbagai latar belakang agama, sehingga terjalin dialog yang konstruktif dan
saling menghargai.(Anis, 2019)

Pemuda Muhammadiyah dan Nasyiatul Aisyiyah, dengan fokus pada
pengembangan kepemudaan dan pemberdayaan perempuan, turut andil dalam aktivitas
sosial yang menekankan solidaritas antarumat beragama. Melalui program-program
sosial, mereka memberikan pelatihan keterampilan, penyuluhan kesehatan, dan kegiatan
amal, yang semuanya terbuka untuk masyarakat luas. Hal ini menciptakan kesadaran
kolektif akan pentingnya kerjasama dalam menciptakan lingkungan yang ramah dan
inklusif. Di tingkat daerah, Pimpinan Daerah Muhammadiyah, Lazismu, dan MDMC
aktif dalam menangani isu-isu kemanusiaan. Tapak Suci Putra Muhammadiyah juga
berkontribusi dalam menciptakan ruang dialog antaragama melalui kegiatan olahraga dan
seni bela diri. Dengan memfasilitasi keikutsertaan dari berbagai komunitas, Tapak Suci
membantu membangun jembatan komunikasi dan pemahaman antar umat beragama.
Melalui semua inisiatif ini, aktivisme sosial di Bima menciptakan fondasi yang kuat
untuk persatuan dan keberagaman, sehingga masyarakat dapat bergerak maju bersama

dengan semangat saling menghargai.(Yusnita, 2023)

Aktivisme sosial Nahdlatul Ulama (NU) di Bima

Memainkan peran yang signifikan dalam membangun kepedulian terhadap
keberagaman umat beragama. Melalui berbagai inisiatif, NU berusaha menciptakan
lingkungan yang harmonis dan saling menghormati, baik di tingkat desa, kelurahan,
kabupaten, maupun kota. Kerjasama antara NU dan pemerintah lokal sangat penting
untuk mengoptimalkan program-program yang mendukung keberagaman, sehingga
masyarakat dapat merasakan manfaat dari kolaborasi ini. Salah satu bentuk nyata dari
aktivisme sosial NU terlihat dalam perayaan hari-hari besar Islam. NU mengadakan
berbagai acara yang melibatkan semua kalangan, seperti pengajian, majelis taklim, dan
perayaan Maulid Nabi. Kegiatan ini tidak hanya terbatas pada anggota NU, tetapi juga
mengundang masyarakat luas untuk ikut serta. Dengan melibatkan berbagai elemen, NU
menciptakan kesempatan bagi semua orang untuk berinteraksi dan membangun jembatan
antarumat beragama. Majelis taklim dan pengajian menjadi wadah penting bagi NU

untuk menyampaikan ajaran Islam yang mengedepankan nilai-nilai toleransi dan

493


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

kebersamaan. Penceramah, da’i, dan ustad yang dihadirkan dalam acara-acara tersebut
diharapkan dapat memberikan wawasan yang mendalam tentang pentingnya saling
menghargai dan memahami perbedaan. Dengan demikian, pengajian tidak hanya
berfungsi sebagai kegiatan religius, tetapi juga sebagai sarana edukasi bagi
masyarakat.(Ishak & W, 2022)

Struktur organisasi NU, mulai dari Pengurus Besar Nahdlatul Ulama (PBNU)
hingga Pengurus Ranting Nahdlatul Ulama (PRNU), berperan aktif dalam setiap kegiatan
yang dilaksanakan. PBNU sebagai penggerak utama mengoordinasikan berbagai
program yang relevan, sedangkan PWNU dan PCNU bertanggung jawab untuk
implementasi di tingkat provinsi dan kabupaten.. Gerakan Pemuda Ansor dan Nasyiatul
Aisyiyah menjadi wadah bagi pemuda dan perempuan untuk terlibat dalam aktivitas
sosial. Mereka mengorganisir berbagai kegiatan yang menonjolkan nilai-nilai
kebersamaan dan kepedulian terhadap masyarakat. Dengan melibatkan generasi muda,
NU memastikan bahwa semangat keberagaman dapat diteruskan kepada generasi
selanjutnya. Majelis Ulama dan Majelis Taklim juga memiliki peran penting dalam
memberikan bimbingan kepada anggota NU dan masyarakat umum. Melalui forum-
forum ini, masyarakat dapat berdiskusi tentang isu-isu yang dihadapi dan mencari solusi
bersama. Majelis ini juga sering kali mengeluarkan fatwa yang mendukung nilai-nilai
toleransi dan kerukunan antarumat beragama.(Nasrullah, Bahaking Rama, 2023)

Kegiatan Maulid keliling yang diadakan NU menjadi salah satu cara untuk
menyebarkan pesan-pesan positif tentang Islam dan keberagaman. Dalam kegiatan ini,
anggota NU bersama masyarakat melakukan perayaan yang melibatkan berbagai elemen,
termasuk tokoh agama dan masyarakat setempat. Ini menjadi ajang untuk mempererat
hubungan antarumat beragama dan menciptakan suasana yang damai. Melalui semua
aktivitas ini, Nahdlatul Ulama di Bima menunjukkan bahwa keberagaman bukanlah
penghalang, melainkan kekuatan yang harus dirayakan. Dengan aktivisme sosial yang
inklusif, NU berupaya menegaskan komitmennya dalam membangun masyarakat yang

damai, saling menghormati, dan harmonis.(Husna, 2022)

Perbedaan Muhammadiyah dan Nahdatul Ulama dalam aspek ibadah
Toleransi antara Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) dalam aspek ibadah
di Kota Bima, khususnya di Masjid Agung Al-Muwahidin Kota Bima, merupakan contoh

494


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

nyata dari kerukunan antarorganisasi Islam di Indonesia. Meskipun memiliki latar
belakang dan pendekatan yang berbeda dalam praktik ibadah, kedua ormas ini berhasil
menciptakan suasana harmonis yang menguntungkan masyarakat. Di Masjid Agung,
toleransi ini terlihat dari praktik ibadah sehari-hari, di mana berbagai tradisi diakomodasi
tanpa menimbulkan perpecahan. Imam-imam dari Muhammadiyah dan NU saling
bergantian memimpin shalat, serta mengadakan kegiatan keagamaan bersama, seperti
pengajian dan perayaan hari besar Islam. Keberadaan imam dari berbagai ormas di
Masjid Agung menunjukkan adanya saling pengertian dan penghormatan terhadap
perbedaan. Masyarakat Bima, yang dikenal dengan keragaman budaya dan agama,
menunjukkan bahwa toleransi beragama tidak hanya penting dalam teori, tetapi juga
dalam praktik nyata. toleransi Muhammadiyah dan NU di Masjid Agung Kota Bima
bukan hanya sekadar wujud toleransi ibadah, tetapi juga mencerminkan kekuatan

masyarakat dalam menjaga persatuan di tengah perbedaan.

Qunut Sholat Subuh Nahdatul Ulama Sedangkan Muhammadiyah tidak Qunut.

Perbedaan antara Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) di Masjid Agung
Kota Bima terlihat jelas dalam aspek qunut saat shalat. Muhammadiyah umumnya tidak
melaksanakan qunut dalam shalat Subuh, sementara NU menjadikannya sebagai bagian
dari tata cara ibadah mereka. Meskipun perbedaan ini dapat dianggap signifikan dalam
konteks praktik ibadah, di Masjid Agung, perbedaan tersebut tidak menjadi masalah yang
memicu konflik, berkat tingginya toleransi antara kedua ormas. Suasana toleransi di
Masjid Agung Kota Bima tercipta berkat komitmen jemaah dan imam dari kedua
organisasi untuk saling menghormati. Ketika imam dari NU memimpin shalat Sububh,
qunut dilaksanakan, sementara pada saat imam dari Muhammadiyah memimpin, qunut
tidak dilakukan. Hal ini menunjukkan adanya saling pengertian dan pengakuan terhadap
perbedaan yang ada. Jemaah dari kedua ormas dapat beribadah dengan tenang, meskipun
ada perbedaan dalam praktik. ( Muhammad Shiddiq, 2024)

Komunikasi yang baik antar imam dan jemaah juga berperan penting dalam
menjaga keharmonisan. Diskusi dan dialog antara pengurus masjid dari kedua ormas
sering dilakukan untuk membahas tata cara ibadah, termasuk praktik qunut. Melalui
pendekatan ini, mereka tidak hanya berusaha untuk menyatukan praktik ibadah, tetapi

juga menanamkan nilai-nilai toleransi di kalangan jemaah. Ini merupakan langkah

495


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

penting dalam membangun masyarakat yang saling menghormati. Keberadaan imam dari
berbagai ormas di Masjid Agung juga menciptakan nuansa inklusif. Jemaah merasa
bahwa masjid tersebut adalah milik bersama, tempat di mana setiap individu dapat
menjalankan ibadah sesuai dengan keyakinan mereka. Hal ini membuat Masjid Agung
Kota Bima menjadi contoh bagaimana perbedaan dalam praktik ibadah dapat dikelola
dengan baik melalui toleransi dan kerjasama. Dengan demikian, perbedaan praktik qunut
antara Muhammadiyah dan NU di Masjid Agung Kota Bima menunjukkan bahwa
perbedaan dalam aspek ibadah tidak harus menjadi pemecah belah. Toleransi yang tinggi
di antara jemaah dan imam menciptakan ruang bagi kedamaian dan keharmonisan.
Melalui kerjasama dan saling menghormati, kedua ormas ini tidak hanya menjaga tradisi
masing-masing, tetapi juga memperkuat ikatan sosial di tengah keragaman yang
ada.(Aini, 2017)

Masjid Al-Muwahhidin, yang merupakan Masjid Agung Kota Bima, menjadi
simbol kebersamaan dan toleransi umat Islam di daerah tersebut. Dalam salah satu
kesempatan, Lebe Na’e atau Imam Besar Masjid Al-Muwahhidin pernah menyampaikan
pesan bijaknya, "Lakum diinukum wa liya diin," yang bermakna, "Agamamu untukmu,
agamaku untukku.” Pesan ini menegaskan pentingnya saling menghormati dalam
perbedaan, terutama dalam menghadapi khilafiyah atau perbedaan pandangan dalam hal
keagamaan. Sikap ini tercermin dalam pelaksanaan ibadah di Masjid Al-Muwahhidin.
Meskipun masyarakat di sekitar masjid berasal dari berbagai latar belakang organisasi
Islam, seperti Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU), perbedaan tidak menjadi
persoalan yang diperdebatkan. Lebih dari itu, semangat toleransi dan penghormatan
terhadap pandangan masing-masing dijadikan landasan dalam kehidupan beragama.
Misalnya, perbedaan terkait pembacaan doa qunut dalam sholat subuh tidak dijadikan
alasan untuk perpecahan, melainkan diterima dengan lapang dada oleh semua pihak.
(Muhammad Shiddiq, 2024)

Menariknya, tradisi bergantian imam di masjid ini menunjukkan harmoni yang
indah antara kedua organisasi besar tersebut. Untuk sholat subuh, biasanya imam berasal
dari kalangan NU, yang dikenal konsisten dengan tradisi membaca qunut. Hal ini
mencerminkan sikap saling menghormati, di mana jamaah dari Muhammadiyah pun turut
berpartisipasi dalam sholat tanpa mempermasalahkan perbedaan tersebut. Begitu pula,

pada waktu-waktu sholat lainnya, imam dari kalangan Muhammadiyah juga diberi

496


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

kesempatan untuk memimpin jamaah. Kebijakan ini tidak hanya mencerminkan
semangat kebersamaan, tetapi juga memperkokoh ukhuwah Islamiyah di kalangan umat
Islam di Kota Bima. Masyarakat di sekitar Masjid Al-Muwahhidin telah membuktikan
bahwa perbedaan pandangan dalam figh tidak harus memecah belah umat.(Faturrahman

Idris, 2024)

Penetapan awal puasa pada saat idul fitri yang sering kali berbeda antara
muhammadiyah dan nahdatul ulama di bima.

Penetapan awal puasa dan Idul Fitri di Kota Bima antara Muhammadiyah dan
Nahdlatul Ulama (NU) seringkali menjadi perdebatan yang menarik. Muhammadiyah
cenderung menggunakan metode hisab (perhitungan astronomis) untuk menentukan awal
bulan, sedangkan NU lebih mengutamakan metode rukyah (pengamatan langsung
terhadap hilal). Perbedaan ini menyebabkan tanggal awal puasa dan Idul Fitri seringkali
berbeda, menciptakan situasi yang unik di masyarakat. Latar belakang perbedaan ini
tidak hanya terkait dengan metode yang digunakan, tetapi juga merupakan hasil dari
interpretasi dan tradisi yang telah lama dijalankan oleh masing-masing ormas.
Muhammadiyah mengedepankan pemahaman rasional dan berpegang pada data
astronomi yang akurat, sedangkan NU lebih menghargai praktik tradisional dan
kesepakatan komunitas dalam mengamati hilal. Meskipun kedua pendekatan ini sah
secara syariat, dampaknya terlihat jelas dalam penetapan hari raya yang berbeda setiap
tahunnya.(Adolph, 2016) Di Masjid Agung Al-Muwahhidin Kota Bima, perbedaan
penetapan ini tidak menghalangi warga Muhammadiyah dan NU untuk saling
menghargai. Masyarakat Bima dikenal dengan sikap toleransi yang tinggi, sehingga
meskipun ada perbedaan dalam penetapan tanggal, jemaah dari kedua ormas tetap dapat
beribadah dan merayakan hari raya dengan penuh rasa persatuan. Kegiatan-kegiatan
sosial dan keagamaan yang melibatkan kedua komunitas seringkali diadakan untuk
memperkuat ikatan antarwarga. Masyarakat Muhammadiyah di Bima menunjukkan
sikap yang sangat terbuka terhadap perbedaan ini. Setiap tahun, ketika penetapan awal
puasa dan Idul Fitri berbeda, mereka tetap menjunjung tinggi nilai-nilai toleransi dan
saling menghormati. Banyak warga yang berpartisipasi dalam acara-acara keagamaan di
masjid-masjid yang berbeda, terlepas dari perbedaan ormas. Hal ini menciptakan suasana

yang harmonis, di mana semangat kebersamaan lebih diutamakan daripada perbedaan

497


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

yang ada.(Azhari, 2006) Perbedaan penetapan Idul fitri antara Muhammadiyah dan
Nahdlatul Ulama (NU) merupakan hal yang kerap terjadi, terutama karena metode yang
digunakan oleh masing-masing organisasi berbeda. Muhammadiyah biasanya
menetapkan berdasarkan hisab atau perhitungan astronomi, sementara NU cenderung
menggunakan metode rukyat atau pengamatan hilal secara langsung. Kendati demikian,
perbedaan ini tidak seharusnya menjadi pemicu perpecahan, melainkan dipandang
sebagai wujud keberagaman dalam memahami agama. Di Kota Bima, khususnya di
Masjid Agung Al-Muwahhidin, perbedaan ini tidak menjadi persoalan. Masyarakat
setempat telah lama mengedepankan sikap toleransi dalam menghadapi perbedaan
penetapan Idulfitri. Tradisi kebersamaan dan saling menghormati ini menjadi cerminan
kerukunan umat Islam di daerah tersebut, sehingga berbagai pihak dapat merayakan hari
raya dengan khusyuk dan damai sesuai keyakinan masing-masing. Keputusan
Muhammadiyah dalam menetapkan Idulfitri berasal dari Pimpinan Pusat (PP)
Muhammadiyah yang berlandaskan hasil perhitungan astronomi. Di sisi lain, NU
biasanya mengikuti keputusan pemerintah setelah sidang isbat yang diadakan oleh
Kementerian Agama. Hal ini menunjukkan bahwa kedua organisasi besar ini memiliki
dasar dan legitimasi masing-masing dalam menjalankan keputusannya, sehingga

perbedaan tersebut tidak perlu menjadi sumber perselisihan.(Dewi, 2017)

Sisi Kesamaan muhammadiyah dan nahdatul ulama di bima baik dalam aspek
ibadah,amaliah dan toleransi.

Sisi kesamaan antara Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) di Bima dapat
dilihat dalam berbagai aspek, termasuk ibadah, amaliah, dan toleransi. Meskipun
keduanya memiliki perbedaan dalam beberapa praktik, mereka tetap berbagi banyak nilai
dan prinsip yang sama dalam menjalankan ajaran Islam. Dalam aspek ibadah, baik
Muhammadiyah maupun Nahdlatul Ulama (NU) memiliki komitmen yang kuat terhadap
pelaksanaan rukun Islam. Keduanya menekankan pentingnya menjalankan shalat lima
waktu, puasa di bulan Ramadan, membayar zakat, dan menunaikan haji bagi yang
mampu. Meskipun ada perbedaan dalam beberapa praktik, misalnya dalam cara
pelaksanaan shalat atau perhitungan awal bulan, keduanya sepakat bahwa ibadah
merupakan kewajiban setiap Muslim yang harus dilaksanakan dengan penuh

kesungguhan. (Muhammad Shiddiq, 2024) Pengamalan Al-Qur'an dan sunnah Nabi

498


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

Muhammad SAW juga menjadi inti ajaran kedua ormas ini. Di Bima, banyak program
pengajian yang diadakan untuk mendalami isi Al-Qur'an dan memahami hadis-hadis
Nabi. Kegiatan ini bukan hanya menjadi sarana untuk meningkatkan pengetahuan agama,
tetapi juga mempererat tali silaturahmi antarwarga. Melalui pengajian, masyarakat dapat
belajar dan saling mendukung dalam mengamalkan ajaran Islam secara baik dan benar.
Hari-hari besar Islam, seperti Idul Fitri dan Idul Adha, menjadi momen penting di mana
kedua ormas ini menunjukkan semangat kebersamaan. Di Masjid Agung dan masjid-
masjid lainnya, jemaah dari Muhammadiyah dan NU sering kali berkumpul untuk
melaksanakan shalat berjamaah. Momen ini tidak hanya menjadi ajang ibadah, tetapi
juga memperkuat hubungan antaranggota masyarakat, menciptakan rasa persatuan di
tengah perbedaan.(Arum Pramusti & Fajri Subhaan Syah, 2023)

Semangat gotong royong terlihat jelas dalam persiapan dan pelaksanaan ibadah,
seperti pada saat menyambut bulan Ramadan atau saat merayakan hari raya. Kegiatan
bakti sosial, seperti pembagian sembako dan santunan kepada yang membutuhkan, sering
dilakukan bersama oleh kedua ormas. Kolaborasi ini menunjukkan bahwa meskipun
terdapat perbedaan dalam metode ibadah, nilai-nilai kebaikan dan solidaritas tetap
diutamakan. Dengan demikian, aspek ibadah di Bima menunjukkan bahwa
Muhammadiyah dan NU memiliki banyak kesamaan dalam menjalankan rukun Islam
dan mengamalkan ajaran agama. Toleransi dan kerjasama di antara keduanya
menciptakan suasana yang harmonis dan memperkuat identitas Islam di tengah
masyarakat. Melalui kebersamaan dalam ibadah, mereka tidak hanya menjalankan
kewajiban agama, tetapi juga membangun komunitas yang saling mendukung dan

berkontribusi positif terhadap lingkungan sekitar.(Aksa & Nurhayati, 2020)

Dari segi amaliah Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU)

Memiliki komitmen yang sama dalam melakukan amal perbuatan baik dalam
kehidupan sehari-hari. Keduanya mengajarkan bahwa perbuatan baik tidak hanya
terbatas pada ibadah ritual, tetapi juga mencakup tindakan sosial yang bermanfaat bagi
masyarakat. Dalam hal ini, nilai-nilai seperti kepedulian, solidaritas, dan empati menjadi
pilar penting dalam aktivitas sehari-hari anggota kedua ormas. Kepedulian terhadap
sesama menjadi salah satu fokus utama dalam kegiatan amaliah. Di Bima, anggota

Muhammadiyah dan NU sering terlibat dalam berbagai program sosial yang bertujuan

499


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

membantu mereka yang kurang mampu. Misalnya, program pengumpulan donasi untuk
membantu masyarakat yang terdampak bencana atau mereka yang membutuhkan
bantuan ekonomi. Kegiatan ini tidak hanya menunjukkan rasa kemanusiaan, tetapi juga
memperkuat ikatan antaranggota masyarakat. (Farhan, 2024)

Berbagi juga menjadi nilai penting dalam amaliah kedua ormas ini. Baik
Muhammadiyah maupun NU sering mengadakan acara santunan untuk anak yatim dan
kaum duafa. Kegiatan ini bukan hanya sekedar memberikan bantuan materi, tetapi juga
memberikan dukungan moral dan psikologis kepada penerima bantuan. Dalam konteks
ini, semangat berbagi menjadi simbol kekuatan komunitas yang saling mendukung dan
menguatkan. Selain itu, kegiatan pengajian bersama sering dilakukan oleh kedua ormas.
Ini menjadi wadah untuk saling belajar dan memperdalam pemahaman agama. Pengajian
yang melibatkan anggota dari kedua kelompok menciptakan suasana yang inklusif, di
mana setiap individu merasa diterima. Kegiatan ini juga menjadi kesempatan untuk
memperkuat hubungan sosial dan membangun kesadaran kolektif akan pentingnya
amaliah dalam kehidupan sehari-hari. Secara keseluruhan, aspek amaliah di Bima
menunjukkan bahwa Muhammadiyah dan NU tidak hanya fokus pada aspek ritual, tetapi
juga berkomitmen untuk meningkatkan kesejahteraan masyarakat. Melalui berbagai
kegiatan sosial yang melibatkan kedua ormas, mereka berhasil menciptakan atmosfer
solidaritas dan saling menghormati. Hal ini mencerminkan bahwa meskipun terdapat
perbedaan dalam praktik, tujuan akhir dari semua amal perbuatan baik adalah untuk
mencapai kesejahteraan dan kedamaian di masyarakat.(Alfian, 2020)

Muhammadiyah, melalui Lembaga Amil Zakat, Infaq, dan Shadaqah
Muhammadiyah (Lazismu), memainkan peran penting dalam bidang sosial dan
kemanusiaan di Kota dan Kabupaten Bima. Lazismu hadir sebagai lembaga yang
mengelola dana zakat, infak, dan sedekah dari masyarakat untuk didistribusikan kepada
mereka yang membutuhkan. Dengan visi menciptakan kesejahteraan dan kemandirian
umat, Lazismu telah menjangkau berbagai lapisan masyarakat yang berada di bawah
garis kemiskinan serta membantu meringankan beban mereka yang terdampak bencana.
Program-program Lazismu di Bima mencakup berbagai bidang, seperti pendidikan,
kesehatan, ekonomi, dan bantuan kemanusiaan. Misalnya, Lazismu aktif memberikan
beasiswa kepada pelajar berprestasi dari keluarga kurang mampu serta mendirikan

program pendidikan untuk anak-anak di wilayah terpencil. Selain itu, Lazismu juga

500


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

menyediakan layanan kesehatan gratis melalui pengadaan pengobatan massal di desa-
desa yang sulit dijangkau. Bantuan modal usaha bagi pelaku UMKM juga menjadi salah
satu fokus Lazismu untuk mendorong kemandirian ekonomi masyarakat. Melalui
pendekatan yang berbasis pada nilai-nilai Islam, Lazismu Muhammadiyah di Bima telah
memberikan kontribusi nyata dalam membangun solidaritas sosial dan memperkuat
ukhuwah Islamiyah. Kehadiran Lazismu tidak hanya dirasakan oleh komunitas
Muhammadiyah, tetapi juga oleh masyarakat luas tanpa memandang latar belakang. Hal
ini menjadikan Lazismu sebagai salah satu lembaga sosial yang dipercaya masyarakat
dalam membangun perubahan menuju kehidupan yang lebih baik dan berkeadilan di

Kota dan Kabupaten Bima.(Pangestu & Inayati, 2023)

Aspek Toleransi Muhammadiyah dan Nahdatul Ulama

Toleransi merupakan nilai penting yang dipegang oleh kedua ormas di Bima.
Meskipun ada perbedaan dalam beberapa praktik ibadah, warga Muhammadiyah dan NU
saling menghormati dan menerima perbedaan.(Luthfi & Latif M., 2020) Mereka sering
kali berpartisipasi dalam kegiatan keagamaan yang melibatkan kedua kelompok,
sehingga tercipta suasana harmoni dan saling pengertian. Dialog antar umat beragama
juga sering dilakukan untuk memperkuat hubungan dan memahami sudut pandang
masing-masing. Toleransi antara imam Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) di
Masjid Agung Al-Muwahhidin Kota Bima terlihat jelas dalam berbagai aspek, termasuk
penetapan Idul Fitri dan Idul Adha. Meskipun kedua ormas seringkali memiliki
perbedaan dalam penetapan tanggal berdasarkan metode hisab dan rukyah, mereka saling
menghormati keputusan masing-masing. Dalam praktiknya, masyarakat di Bima dapat
merayakan hari raya dengan semangat persatuan, meskipun mungkin terjadi perbedaan
dalam waktu pelaksanaan shalat Id. Dalam hal amaliah, kedua ormas juga menunjukkan
toleransi yang tinggi. Kegiatan sosial yang melibatkan anggota dari Muhammadiyah dan
NU sering dilaksanakan secara bersama, seperti bakti sosial, pengajian, dan santunan
untuk anak yatim. Kegiatan ini tidak hanya memperkuat hubungan antar anggota, tetapi
juga menunjukkan bahwa meskipun ada perbedaan dalam praktik ibadah, nilai-nilai
kebersamaan dan kepedulian terhadap sesama menjadi prioritas utama.(Yusnita, 2023)

Pembagian waktu yang baik dalam pelaksanaan ibadah, seperti shalat dan

pengajian, juga menjadi aspek penting dalam menjaga keharmonisan. Di Masjid Agung,

501


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

waktu untuk khutbah dan pelaksanaan shalat disesuaikan sehingga jemaah dari kedua
ormas dapat berpartisipasi tanpa merasa tertekan. Hal ini menciptakan suasana yang
inklusif dan membuat semua jemaah merasa diterima, terlepas dari latar belakang
organisasi mereka. Khutbah yang disampaikan oleh imam dari masing-masing ormas
juga menunjukkan toleransi dan saling menghormati. Meskipun ada perbedaan dalam
tema dan pendekatan, keduanya menyampaikan pesan-pesan yang menekankan
pentingnya persatuan dan toleransi dalam umat Islam. Ini membantu jemaah untuk
memahami bahwa perbedaan dalam praktik ibadah tidak seharusnya menjadi pemecah
belah, melainkan dapat menjadi sarana untuk memperkuat hubungan sosial. Secara
keseluruhan, toleransi antara imam Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama di Masjid
Agung Al-Muwahhidin Kota Bima mencerminkan nilai-nilai kesamaan dan perbedaan
yang saling melengkapi. Meskipun terdapat perbedaan dalam metode ibadah dan
penetapan hari raya, semangat kerjasama dan saling menghargai menjadi fondasi bagi
komunitas yang harmonis. Dengan demikian, keduanya tidak hanya menjalankan ajaran
agama, tetapi juga berkontribusi pada pembangunan masyarakat yang lebih baik dan

damai. (Abdurrahman, 2024)

D. KESIMPULAN

Relasi antara Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) di Bima menunjukkan
bahwa kedua organisasi Islam ini memiliki peran penting dalam membangun kehidupan
umat beragama yang harmonis. Meskipun dengan pendekatan yang berbeda
Muhammadiyah lebih fokus pada reformasi dan pemurnian ajaran Islam, sedangkan NU
menekankan pada tradisi Ahlussunnah wal Jamaah keduanya mampu bersinergi untuk
menciptakan suasana kerukunan. Kerjasama mereka dalam berbagai kegiatan sosial dan
keagamaan telah memperkuat solidaritas di antara anggota komunitas, yang menjadi
landasan penting dalam membangun hubungan yang saling menghormati. Melalui dialog
dan kolaborasi, Muhammadiyah dan NU di Bima telah berhasil menciptakan suasana
toleransi di tengah masyarakat yang beragam. Kegiatan bersama, seperti perayaan hari
besar Islam dan program pendidikan, tidak hanya meningkatkan pemahaman agama
tetapi juga membangun kepercayaan antarumat beragama. Dengan pendekatan inklusif
ini, kedua organisasi berperan aktif dalam mengatasi potensi konflik dan memperkuat

502


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

identitas keagamaan yang moderat, menjadikan Bima sebagai contoh positif dalam
kerukunan umat beragama.

Secara keseluruhan, relasi yang harmonis antara Muhammadiyah dan NU di Bima
menjadi model yang dapat diadopsi oleh komunitas lain di Indonesia. Keberhasilan
mereka dalam menciptakan kerukunan tidak hanya mendukung stabilitas sosial, tetapi
juga mendorong penguatan nilai-nilai keagamaan yang inklusif dan toleran. Dalam
menghadapi tantangan zaman, kolaborasi ini diharapkan dapat terus berkembang,
menjadi pilar utama dalam pengelolaan keberagaman dan kerukunan umat beragama di

seluruh wilayah Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah Masmuh. (2020). Peran Muhammadiyah Dalam Membangun Peradaban Di
Dunia. Gema Kampus lisip Yapis Biak, 15(1), 78-93.
Https://Do1.0rg/10.52049/Gemakampus.V15i1.107

Adolph, R. (2016). Fatwa Ulama Nu Dan Muhammadiyah Jawa Timur Tentang Hisab
Rukyat. 1(2), 1-23.

Aini, S. Q. (2017). Tradisi Qunut Dalam Shalat Maghrib Di Pondok Pesantren Wahid
Hasyim Yogyakarta (Studi Living Hadis). Jurnal Living Hadis, 1(2), 227.
Https://Do01.0rg/10.14421/Livinghadis.2016.1120

Akbar, A. M., Rahma, T., Lemuel, Y., Fitriana, D., Fanani, T. R. A., & Sekarjati, R. D. L.
G. (2022). Moral Education And Pancasila In Encouraging The Prevention Of
Intolerance In The Era Of Globalization: Experiences Of Indonesia And Malaysia.
Jurnal  Panjar: Pengabdian Bidang  Pembelajaran, 4(2), 223-282.
Https://Do1.0rg/10.15294/Panjar.V4i2.55050

Aksa, A., & Nurhayati, N. (2020). Moderasi Beragama Berbasis Budaya Dan Kearifan
Lokal Pada Masyarakat Donggo Di Bima (Tinjauan Sosio-Historis). Harmoni,
19(2), 338-352. Https://Do1.0rg/10.32488/Harmoni.V19i2.449

Alfian, M. A. (2020). Muhammadiyah Dan Agenda Gerakan Untuk Indonesia Yang
Beradab. Jurnal Muhammadiyah Studies, 1(1), 44-55.
Https://Do1.0rg/10.22219/Jms.V111.11408

503


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

Alhidayatillah, N., & Sabiruddin. (2018). Nahdatul Ulama (Nu) Dan Muhammadiyah :
Dua Wajah Organisasi Dakwah Di Indonesia. Al-Imam Jurnal Manajemen
Dakwah, 1(1), 9-16.

Anis, A. (2019). Muhammadiyah Dalam Penyebaran Islam. Jurnal Mimbar: Media
Intelektual Muslim Dan Bimbingan Rohani, 5(2), 65-80.
Https://Do01.0rg/10.47435/Mimbar.V1i1.279

Arum Pramusti, S., & Fajri Subhaan Syah, S. (2023). Kesan Perbedaan Beribadah Yang
Dirasakan Santri Berlatarbelakang Muhammadiyah Di Pondok Pesantren Nu
Selama Bulan Ramadan. Musala Jurnal Pesantren Dan Kebudayaan Islam
Nusantara, 2(1), 1-21. Https://Do1.0rg/10.37252/Jpkin.V2i1.376

Azhari, S. (2006). Karakteristik Hubungan Muhammadiyah Dan Nu Dalam
Menggunakan Hisab Dan Rukyat. A/-Jami’ah: Journal Of Islamic Studies, 44(2),
453-486. Https://Doi.Org/10.14421/Ajis.2006.442.453-485

Dewi, Eva Rusdina. (2017). Studi Anlisis Terhadap Pandangan Nahdatul Ulama Tentang
Ulil Amri Dan Implikasinya Dalam Konteks Penentuan Awal Bulan Ramadhan,
Hari Raya Idul Fitri Dan Hari Raya Idul Adha. Jurnal Akuntansi, 11.

Fanani, A. (2017). Moderasi Pemikiran Fikih Hubungan Antarumat Beragama D1 Majelis
Tarjih Dan Tajdid Muhammadiyah. Shahih: Journal Of Islamicate
Multidisciplinary, 2(1), 53—66. Https://Do01.0rg/10.22515/Shahih.V2i1.705

Handayani, I. P, & Achadi, M. W. (2023). Integrasi Kurikulum Muhammadiyah
Boarding School Dan Implikasinya Pada Pembelajaran Pendidikan Agama Islam
Di Sma Muhammadiyah. Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi
Keislaman, 12(3), 277-291. Https://D0i.0rg/10.33367/J1.V1213.3093

Haryanto, J. T. (2015). Relasi Agama Dan Budaya Dalam Hubungan Intern Umat Islam.
Smart, 1(1), 41-54. Https://Doi.Org/10.18784/Smart.V1i1.228

Hasibuan, S., Rodliyah, 1., Thalhah, S. Z., Ratnaningsih, P. W., & E, A. A. M. S. (2022).
Media Penelitian Kualitatif. In Jurnal Equilibrium (Vol. 5, Issue January).
Http://Belajarpsikologi.Com/Metode-Penelitian-Kualitatif/

Hawari, A. Y., Suwaryo, U., & Kartini, D. S. (2023). Perbandingan Peran Nahdlatul
Ulama (Nu) Dan Muhammadiyah Dalam Politik Di Indonesia. Jurnal
Pemerintahan Dan Kebijakan (Jpk), 5(1), 41-53.
Https://Doi.0rg/10.18196/Jpk.V5i1.19187

504


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

Hisyam, M. (2011). Ki Bagus Hadikusumo Dan Problem Relasi Agama-Negara.
Masyarakat Dan Budaya, 13(2), 1-27.

Husna, A. H. (2022). Unifikasi Kalender Hijriah Nasional Menurut Perspektif
Muhammadiyah Dan Nahdlatul Ulama. A/ - Afaq: Jurnal Ilmu Falak Dan
Astronomi, 4(1), 1-19. Https://D0i1.0rg/10.20414/Afaq.V4i1.4169

Indra, A. 1., Kurniati, & Abd Rahman R. (2023). Kontribusi Muhammadiyah Dan
Nahdatul Ulama Dalam Bidang Politik, Pendidikan Dan Sosial Budaya Dalam
Pengembangan Dan Penerapan Hukum Islam Di Indonesia. A/-Ubudiyah. Jurnal
Pendidikan Dan Studi Islam, 4(2), 1-7. Https://D01.0rg/10.55623/Au.V4i2.207

Ishak, & W, S. (2022). Eksistensi Pendidikan Islam Nahdlatul Ulama. Jurnal Pendidikan
Dan Konseling, 4(5), 800-807.

Kusumastuti Adhi, K. M. A. (2019). Metode Penelitian Kualitatif - Adhi Kusumastuti,
Ahmad Mustamil Khoiron - Google Buku. In Lembaga Pendidikan Sukarno
Presindo (Lpsp).
Https://Books.Google.Co.Id/Books?HI=Id&Lr=&I1d=637]leaaaqbaj&Oi=Fnd&Pg=
Pal&Dg=Penelitian+Kualitatif&Ots=X4-

Jw7i5nb&Sig=Y 7berwppdj7jvzlappvijlagSke&Redir Esc=Y#V=0Onepage& Q=P
enelitian

Kualitatif& F=False%0ahttps://Books.Google.Co.ld/Books?HI=Id&Lr=&I1d=6371
eaaa

Luthfi, F., & Latif M., W. (2020). Sinergitas Nahdlatul Ulama Dan Muhammadiyah
Dalam Pengembangan Ekonomi Islam Di Indonesia. A/-Urban: Jurnal Ekonomi
Syariah Dan Filantropi Islam, 3(2), 137-148.
Https://Do1.0rg/10.22236/Alurban_Vol3/Is2pp137-148

Moha, 1., & Sudrajat, D. (2019). Penelitian Kualitatif. Equilibrium, 5, 1-8.

Mursyidi, A. F., & Hannan, A. (2023). Nahdlatul Ulama, Pesantren, And Their
Contribution To Strengthening National And State Buildings In Indonesia. Nahnu:
Journal of Nahdlatul Ulama . 1(1), 1-20.
Https://Ojs.Nupalengaan.Or.Id/Nahnu/Article/View/5%0ahttps://Ojs.Nupalengaan
.Or.Id/Nahnu/Article/Download/5/1

Nasrullah, Bahaking Rama, A. A. (2023). Nahdlatul Ulama, Tokoh Dan Kegiatannya
Dalam Dunia Pendidikan. Nizam: Jurnal Islampedia, 6094, 21-28.

505


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 2, Tahun 2025

Pangestu, R. A., & Inayati, N. L. (2023). Studi Historis Sejarah Berdiri Madrasah
Tsanawiyah Muhammadiyah 6 Karanganyar Dan Dampaknya Terhadap Sosial
Pendidikan Agama Islam. Aulad: Journal On Early Childhood, 6(2), 288-297.
Https://Do0i.0rg/10.31004/Aulad.V6i2.517

Rahmabh, S. A., & Maksum, M. N. R. (2024). Hukum Tawasul Menurut Muhammadiyah
Dan Nahdatul Ulama. Merdeka: Jurnal Ilmiah ..., 1(6), 103-107.
Http://Jurnalistiqomah.Org/Index.Php/Merdeka/Article/View/1887%0ahttps://Jurn
alistigomah.Org/Index.Php/Merdeka/Article/Download/1887/1515

Relasi, D., Dan, E., & Di, A. (2013). Dinamika Kerukunan Intern Umat Islam The
Dynamics Of Intra-Religious Harmony. 20, 13-24.

Rizani, M. R. (2015). Praktik Shalat Menurut Nahdatul Ulama Dan Muhammmadiyah
(Sebuah Studi Komparatif Dalam Bacaan Shalat). 29, 9-25.

Taufiq, T., Setiawan, H. S., Sukiman, & Nadziroh. (2023). Modernisasi Pengembangan
Kurikulum Pai Di Muhammadiyah Dan Nahdlatul Ulama. Jurnal Ilmiah Profesi
Guru (Jipg), 4(2), 99-106.

Ummah, M. S. (2019). Peran Muhammadiyah Dalam Pengembangan Kesehatan
Masyarakat; Studi Kasus Rumah Sakit Muhammadiyah Di Indonesia. In
Sustainability (Switzerland) (Vol. 11, Issue 1).
Http://Scioteca.Caf.Com/Bitstream/Handle/123456789/1091/Red2017-Eng-
8ene.Pdf?Sequence=12&Isallowed=Y %0ahttp://Dx.Do0i1.0rg/10.1016/J.Regsciurb
€c0.2008.06.005%0ahttps://Www.Researchgate.Net/Publication/305320484 Siste
m_Pembetungan Terpusat Strategi Melestari

Yusnita, H. (2023). Sejarah Dakwah Muhammadiyah: Menelusuri Pendidikan
Pembaharuan Islam Di Kabupaten Sambas. Jurnal Sambas (Studi Agama,
Masyarakat, Budaya, Adat, Sejarah): Journal Of Religious, Community, Culture,
Costume, History Studies), 6(1), 46-56.
Https://Do0i1.0rg/10.37567/Sambas.V6i1.2288.

506


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

