
Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

482 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

RELASI MUHAMMADIYAH DAN NAHDATUL ULAMA (NU) DALAM 

KEHIDUPAN BERAGAMA DI BIMA 

Salmin1, Humaidin2, Fajrul Islam3, Firmansyah4, Amiruddin5, Uswatun Hasanah6 

1,2,3,4,5,6Universitas Muhammadiyah Bima 

immawansalmin@gmail.com1, umaar1235@gmail.com2, fazrul121191@gmail.com3,  

firmasyahjayaabadi2@gmail.com4, amirudindin000@gmail.com5, 

athunsape441@gmail.com6        

 

ABSTRAK  

Relasi Muhammadiyah dan Nahdatul Ulama (NU) dalam kehidupan Beragama di Bima 
mencerminkan harmoni kehidupan beragama di tengah keberagaman. Meskipun 
terdapat perbedaan dalam beberapa aspek ibadah, seperti pelaksanaan qunut pada 
sholat subuh serta penetapan awal puasa dan Idulfitri, prinsip toleransi menjadi 
landasan utama dalam menjaga kerukunan. Muhammadiyah menekankan pemurnian 
ajaran Islam, modernisasi pendidikan, dan reformasi, sementara NU lebih 
mengedepankan tradisi Ahlussunnah wal Jamaah yang selaras dengan kearifan lokal. 
Kedua organisasi ini memiliki kesamaan visi dalam memperkuat ukhuwah Islamiyah, 
yang diwujudkan melalui kontribusi di bidang sosial, pendidikan, dan kesehatan. Peran 
Lazismu Muhammadiyah dan lembaga sosial NU terlihat nyata dalam berbagai program 
pemberdayaan masyarakat, seperti pemberian beasiswa, layanan kesehatan, dan 
penguatan ekonomi umat. Di sisi lain, kegiatan bersama seperti perayaan hari besar 
Islam dan diskusi isu-isu sosial menjadi ruang dialog yang mempererat hubungan 
antaranggota kedua organisasi. Dengan mempromosikan nilai-nilai saling menghormati, 
inklusivitas, dan moderasi, Muhammadiyah dan NU tidak hanya berhasil mengatasi 
potensi konflik yang muncul akibat perbedaan pandangan, tetapi juga berkontribusi 
dalam membangun masyarakat yang damai, adil, dan sejahtera. Relasi harmonis antara 
Muhammadiyah dan NU di Bima menjadi model penting dalam mengelola keberagaman 
beragama. Interaksi yang berbasis pada nilai-nilai keislaman dan kemanusiaan ini 
menciptakan fondasi kokoh bagi dialog yang konstruktif, memperkuat identitas 
keagamaan yang moderat, serta menjadikan Bima sebagai contoh bagi pengelolaan 
pluralitas yang berkeadaban.   
Kata Kunci: Muhammadiyah, Nahdatul Ulama (NU), Kehidupan Beragama. 

 

ABSTRACT  

The relationship between Muhammadiyah and Nahdatul Ulama (NU) in religious life in 
Bima reflects the harmony of religious life amidst diversity. Although there are 
differences in several aspects of worship, such as the implementation of qunut during 
dawn prayers and the determination of the beginning of fasting and Eid al-Fitr, the 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi
mailto:immawansalmin@gmail.com1
mailto:umaar1235@gmail.com2
mailto:fazrul121191@gmail.com3
mailto:Firmasyahjayaabadi2@gmail.com4
mailto:amirudindin000@gmail.com5
mailto:athunsape441@gmail.com6


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

483 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

principle of tolerance is the main foundation in maintaining harmony. Muhammadiyah 
emphasizes the purification of Islamic teachings, modernization of education, and 
reform, while NU emphasizes the Ahlussunnah wal Jamaah tradition which is in line with 
local wisdom. Both organizations have a common vision in strengthening Islamic 
brotherhood, which is realized through contributions in the social, education, and health 
sectors. The role of Lazismu Muhammadiyah and NU social institutions is evident in 
various community empowerment programs, such as providing scholarships, health 
services, and strengthening the people's economy. On the other hand, joint activities such 
as celebrating Islamic holidays and discussing social issues become a space for dialogue 
that strengthens relations between members of the two organizations. By promoting the 
values of mutual respect, inclusiveness, and moderation, Muhammadiyah and NU have 
not only succeeded in overcoming potential conflicts arising from differences of opinion, 
but have also contributed to building a peaceful, just, and prosperous society. The 
harmonious relationship between Muhammadiyah and NU in Bima has become an 
important model in managing religious diversity. This interaction based on Islamic and 
humanitarian values creates a solid foundation for constructive dialogue, strengthens 
moderate religious identity, and makes Bima an example for managing civilized plurality.   
Keywords: Muhammadiyah, Nahdatul Ulama (NU), Religious Life. 

 

A. PENDAHULUAN 

Muhammadiyah, yang didirikan pada 18 November 1912 oleh K.H. Ahmad Dahlan 

di Yogyakarta, muncul sebagai respons terhadap kondisi sosial dan keagamaan 

masyarakat Muslim Indonesia yang berada di bawah penjajahan Belanda. Pada awal abad 

ke-20, umat Islam menghadapi tantangan dalam mempertahankan identitas agama di 

tengah praktik keagamaan yang dianggap tidak sesuai dengan ajaran Islam yang murni. 

K.H. Ahmad Dahlan terinspirasi oleh gerakan reformasi Islam di Timur Tengah, yang 

mendorongnya untuk mengajak umat kembali kepada Al-Qur'an dan Sunnah. Dengan 

fokus pada pendidikan, Muhammadiyah mulai mendirikan lembaga-lembaga pendidikan 

yang mengintegrasikan ilmu agama dan pengetahuan umum. Organisasi ini berkomitmen 

untuk meningkatkan kualitas pendidikan dan memperkuat moralitas umat Islam. Di era 

perjuangan kemerdekaan, Muhammadiyah turut berkontribusi dalam mendukung 

gerakan nasional, berperan aktif dalam membangun identitas bangsa. Setelah proklamasi 

kemerdekaan pada tahun 1945, Muhammadiyah terus beradaptasi dengan dinamika 

sosial dan politik, berkomitmen untuk memberikan kontribusi dalam pembangunan 

masyarakat. Melalui program-program sosial, ekonomi, dan kesehatan, Muhammadiyah 

berupaya menciptakan masyarakat yang adil dan sejahtera. Dengan demikian, 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

484 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

Muhammadiyah menjadi salah satu pilar penting dalam kehidupan berbangsa dan 

bernegara di Indonesia, tetap relevan dalam menghadapi tantangan zaman.(Fanani, 2017) 

Nahdlatul Ulama (NU) didirikan pada 31 Januari 1926 di Jombang, Jawa Timur, 

sebagai respons terhadap kebutuhan akan organisasi yang dapat memfasilitasi 

pengembangan pendidikan dan pemahaman Islam di kalangan masyarakat Muslim 

Indonesia. Latar belakang pendirian NU berakar dari kekhawatiran akan pengaruh paham 

modernis yang berkembang di kalangan umat Islam, yang dianggap dapat mengancam 

tradisi dan ajaran Islam yang sudah ada. Oleh karena itu, NU hadir untuk memperkuat 

ajaran Ahlussunnah wal Jamaah dan mempertahankan tradisi keagamaan yang telah lama 

dijalankan. Organisasi ini didirikan oleh para ulama dan tokoh masyarakat, di antaranya 

Hadratus Syekh Hasyim Asy'ari, yang berkomitmen untuk memberikan pendidikan 

agama yang berbasis pada kitab-kitab kuno dan pemahaman yang mendalam tentang 

Islam. Dalam konteks ini, NU menjadi wadah untuk pendidikan pesantren dan 

pengembangan ilmu agama, sehingga mampu menjangkau masyarakat luas. Di era 

perjuangan kemerdekaan, NU berperan aktif dalam gerakan nasional, menyokong 

perjuangan untuk memerdekakan Indonesia dari penjajahan. Dengan menekankan 

pentingnya keberagaman dan toleransi, NU berhasil menciptakan dialog antarumat 

beragama yang harmonis. Setelah kemerdekaan, NU terus berkontribusi dalam 

pembangunan bangsa, dengan fokus pada pendidikan, sosial, dan politik. Saat ini, 

Nahdlatul Ulama merupakan salah satu organisasi Islam terbesar dan terpenting di 

Indonesia, berkomitmen pada tradisi moderat dan inklusif. Dengan berpegang pada nilai-

nilai Ahlussunnah wal Jamaah, NU berupaya menghadapi tantangan zaman sambil tetap 

mempertahankan identitas keagamaan dan kebudayaan yang kaya. Melalui berbagai 

program dan inisiatif, NU berkontribusi signifikan dalam menciptakan masyarakat yang 

adil, sejahtera, dan beradab.(Mursyidi & Hannan, 2023) 

Muhammadiyah, sebagai salah satu organisasi Islam terbesar dan tertua di 

Indonesia, memiliki peran strategis dalam upaya ini. Didirikan pada tahun 1912, 

Muhammadiyah telah berkomitmen pada modernisasi, pendidikan, dan pemberdayaan 

masyarakat. Dengan pendekatan yang berfokus pada aspek sosial dan moral, 

Muhammadiyah mendorong pemeluknya untuk tidak hanya berorientasi pada ibadah, 

tetapi juga aktif dalam berbagai aspek kehidupan bermasyarakat, termasuk dalam 

membangun hubungan yang harmonis dengan komunitas agama lain.(Haryanto, 2015) 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

485 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

Muhammadiyah mengimplementasikan berbagai program yang bertujuan untuk 

memperkuat relasi antarumat beragama, seperti kegiatan sosial, seminar, dan dialog 

antaragama..(Alhidayatillah & Sabiruddin, 2018) 

Relasi antara Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) di Bima dalam konteks 

kehidupan beragama menunjukkan sinergi yang signifikan, di mana kedua organisasi ini, 

meskipun memiliki pendekatan dan tradisi yang berbeda, bersatu dalam upaya 

memajukan nilai-nilai keagamaan dan sosial di tengah masyarakat. Kolaborasi ini terlihat 

dalam berbagai kegiatan sosial dan keagamaan, seperti pengajian, perayaan hari besar 

Islam, serta program-program pemberdayaan masyarakat yang bertujuan untuk 

memperkuat ikatan antarumat beragama dan meningkatkan kesejahteraan sosial. Kedua 

organisasi ini juga saling menghormati perbedaan dalam pemahaman agama, yang 

menciptakan suasana dialogis dan inklusif di kalangan anggota mereka. Melalui 

kerjasama dalam pendidikan, baik formal maupun non-formal, Muhammadiyah dan NU 

berupaya membentuk generasi muda yang tidak hanya cerdas secara akademis, tetapi 

juga memiliki karakter yang kuat dan toleran terhadap perbedaan. Inisiatif bersama dalam 

menyelenggarakan seminar, pelatihan, dan kegiatan keagamaan lainnya membantu 

memperkuat komitmen bersama dalam menjaga kerukunan antarumat beragama di Bima. 

Selain itu, relasi ini juga berkontribusi pada penguatan jaringan sosial di masyarakat, di 

mana anggota Muhammadiyah dan NU dapat berkolaborasi dalam berbagai program 

pembangunan komunitas. Dengan berbagi sumber daya dan pengalaman, kedua 

organisasi ini mampu menghadapi tantangan sosial yang dihadapi masyarakat, seperti 

kemiskinan, pendidikan, dan kesehatan. Dalam konteks ini, kerjasama antara 

Muhammadiyah dan NU menjadi contoh nyata bagaimana perbedaan dalam pendekatan 

beragama dapat dikelola menjadi kekuatan dalam membangun masyarakat yang 

harmonis dan sejahtera. (Rizani, 2015) 

B. METODE PENELITIAN  

Pendekatan Kualitatif, Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif karena 

fokusnya pada pemahaman makna dan pengalaman. Melalui wawancara mendalam, 

observasi, dan dokumentasi, penelitian ini akan mengeksplorasi bagaimana 

Muhammadiyah berinteraksi dengan berbagai elemen dalam kehidupan beragama. 

Tujuan utama dari penelitian ini adalah: Menganalisis kontribusi Muhammadiyah dalam 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

486 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

pengembangan pemikiran Islam di Bima, Mengidentifikasi hubungan Muhammadiyah 

dengan organisasi keagamaan lain, seperti Nahdlatul Ulama (NU). Menggali pandangan 

masyarakat mengenai peran Muhammadiyah dalam kehidupan beragama.(Moha & 

Sudrajat, 2019) Wawancara akan dilakukan dengan berbagai responden, termasuk: 

Pemimpin dan anggota Muhammadiyah di berbagai tingkatan (lokal, regional, nasional), 

Anggota organisasi keagamaan lain, seperti Nahdatul Ulama. Observasi partisipatif 

peneliti akan melakukan observasi partisipatif pada berbagai kegiatan Muhammadiyah, 

seperti pengajian, seminar, dan acara sosial. Ini memungkinkan peneliti untuk memahami 

praktik dan interaksi sosial dalam konteks nyata.(Hasibuan et al., 2022) 

Analisis dokumen-dokumen yang relevan, seperti artikel, publikasi, dan dokumen 

resmi Muhammadiyah, akan dianalisis untuk memahami ideologi dan program-program 

yang dijalankan oleh organisasi ini. Selain itu, literatur akademis dan media massa 

tentang Muhammadiyah juga akan dianalisis, data yang diperoleh dari wawancara, 

observasi, dan analisis dokumen akan dianalisis menggunakan metode analisis tematik. 

Proses ini meliputi: pengkodean awal data untuk mengidentifikasi tema dan pola yang 

muncul, Mengorganisir tema-tema tersebut untuk merumuskan kategori yang lebih luas, 

Menginterpretasikan hasil analisis untuk memberikan pemahaman yang lebih dalam 

mengenai relasi Muhammadiyah dalam kehidupan beragama. Untuk memastikan 

validitas dan reliabilitas penelitian, beberapa langkah akan diambil: Triangulasi data: 

Menggunakan berbagai sumber dan metode untuk mengonfirmasi temuan Refleksivitas: 

Peneliti akan merefleksikan posisi dan biasnya selama penelitian untuk meminimalkan 

pengaruh subjektivitas, diskusi dengan rekan sejawat: Hasil analisis akan dibahas dengan 

rekan peneliti untuk mendapatkan masukan dan perspektif tambahan. Temuan penelitian 

akan disajikan dalam bentuk narasi deskriptif, yang mencakup kutipan langsung dari 

responden untuk memberikan suara pada data yang diperoleh. Peneliti akan menyajikan 

temuan dalam konteks yang lebih luas, menghubungkan hasil penelitian dengan isu-isu 

sosial dan keagamaan yang relevan di Bima. (Kusumastuti Adhi, 2019) 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Peran Muhammadiyah Dan Nahdatul Ulama dalam sektor Pendidikan untuk 

membentuk Karakter Umat Beragama Di Bima. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

487 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) di Bima dalam sektor pendidikan 

menjadi semakin penting, terutama dalam konteks upaya memperkuat integrasi dan 

sinergi pendidikan di bawah naungan Kementerian Agama, di mana kedua organisasi ini 

berkomitmen dalam ranah pendidikan yang mereka kelola mulai dari tingkat Sekolah 

Dasar (SD), Sekolah Menengah Pertama (SMP), Madrasah Tsanawiyah (MTS), Sekolah 

Menengah Atas (SMA), Madrasah Aliyah (MA), hingga perguruan tinggi dalam satu 

payung yang memungkinkan yang lebih efektif dan harmonis dalam pengembangan 

kurikulum, peningkatan kualitas pendidikan, serta penyebaran nilai-nilai moderat dan 

inklusif di kalangan generasi muda. Hal ini tidak hanya bertujuan untuk menciptakan 

sistem pendidikan yang lebih terintegrasi, tetapi juga untuk mendorong kerukunan 

antarumat beragama, serta mengatasi tantangan pendidikan yang dihadapi masyarakat di 

wilayah tersebut, sehingga dapat menghasilkan lulusan yang tidak hanya cerdas secara 

akademis, tetapi juga memiliki karakter yang baik dan berakhlak mulia.(Alhidayatillah 

& Sabiruddin, 2018) 

Pendidikan memiliki peran krusial dalam pembentukan karakter umat, terutama 

dalam konteks masyarakat Indonesia yang majemuk. Dalam hal ini, Muhammadiyah, 

sebagai salah satu organisasi Islam terbesar, telah memberikan kontribusi signifikan 

melalui berbagai lembaga pendidikan yang dimilikinya. Berikut adalah beberapa aspek 

yang menjelaskan peran pendidikan dalam pembentukan karakter umat. Pendidikan 

Holistik Muhammadiyah menerapkan pendekatan pendidikan holistik, yang tidak hanya 

fokus pada aspek akademik, tetapi juga mengedepankan pembinaan moral dan spiritual. 

Kurikulum yang digunakan mencakup mata pelajaran keagamaan yang mendalam, 

sekaligus pengajaran nilai-nilai universal seperti toleransi, kejujuran, dan tanggung 

jawab. Dengan demikian, siswa tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga 

memiliki karakter yang kuat.(Abdullah Masmuh, 2020) Pembentukan Nilai-nilai Islam 

Moderat Pendidikan yang diberikan oleh Muhammadiyah mengutamakan nilai-nilai 

Islam yang moderat dan toleran. Dalam pengajaran, penekanan pada prinsip-prinsip 

seperti toleransi antarumat beragama dan penghargaan terhadap perbedaan menjadi hal 

yang penting. Ini membantu siswa memahami pentingnya menghargai keberagaman di 

masyarakat, yang sangat relevan dengan konteks sosial Indonesia, Kepemimpinan dan 

Kemandirian Lembaga pendidikan Muhammadiyah berfokus pada pengembangan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

488 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

kepemimpinan di kalangan siswa. Melalui berbagai program ekstrakurikuler.(Indra et al., 

2023) 

a. Pendirian Sekolah dan Madrasah 

1. Muhammadiyah Bima mendirikan berbagai institusi pendidikan, termasuk 

Sekolah Dasar (SD), Sekolah Menengah Pertama (SMP), Sekolah Menengah 

Atas (SMA), dan Madrasah Aliyah (MA), serta perguruan tinggi seperti 

Universitas Muhammadiyah bima. Setiap tingkat pendidikan dirancang untuk 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam dan pendidikan umum. 

2. Nahdatul Ulama juga memiliki jaringan madrasah dan sekolah yang terdiri dari 

berbagai jenjang pendidikan, termasuk Pesantren yang berfokus pada 

pendidikan agama dan karakter, serta sekolah formal, Pondok pesantren al-

hiyah kota bima, stit sunan giri bima, stis bima, stiq bima. yang mengajarkan 

kurikulum nasional dengan penekanan pada nilai-nilai keagamaan.(Taufiq et 

al., 2023)  

b. Pengembangan Kurikulum 

1. Kedua organisasi mengembangkan kurikulum yang relevan dengan  kebutuhan 

masyarakat, dengan menggabungkan pendidikan umum dan pendidikan agama. 

Kurikulum ini tidak hanya fokus pada aspek akademis, tetapi juga pada 

pembentukan karakter, akhlak, dan keterampilan sosial siswa. 

2. Di tingkat perguruan tinggi, kedua organisasi ini mengembangkan program 

studi yang mengacu pada kebutuhan pasar kerja, serta mendorong penelitian 

yang bermanfaat bagi masyarakat.(Handayani & Achadi, 2023) 

c. Pelatihan dan Pengembangan Tenaga Pengajar 

1. Muhammadiyah dan NU menyelenggarakan pelatihan dan workshop untuk 

guru dan pengajar, guna meningkatkan kualitas pendidikan dan metodologi 

pengajaran. Ini termasuk pelatihan dalam pengajaran yang inovatif dan berbasis 

nilai. 

2. Selain itu, kedua organisasi ini juga mendorong tenaga pengajar untuk 

melanjutkan pendidikan mereka, sehingga dapat memberikan pengajaran yang 

lebih baik dan terinformasi. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

489 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

d. Fasilitas dan Infrastruktur 

1. Keduanya juga berupaya membangun dan memperbaiki fasilitas pendidikan, 

termasuk ruang kelas, perpustakaan, laboratorium, dan sarana olahraga, guna 

menciptakan lingkungan belajar yang kondusif bagi siswa. 

2. Investasi dalam infrastruktur pendidikan menjadi prioritas, terutama di daerah-

daerah yang kurang terlayani, untuk memastikan akses pendidikan yang lebih 

baik.(Hisyam, 2011) 

Perbedaan Pengelolaan Pendidikan Di Muhammadiyah Dan Nahdatul Ulama. 

Dalam sektor pendidikan, Nahdlatul Ulama (NU) memiliki pendekatan yang sangat 

berfokus pada pengembangan karakter dan nilai-nilai keagamaan di kalangan generasi 

muda. Pengelolaan lembaga pendidikan di NU sering kali melibatkan Kiai Haji (KH) 

sebagai tokoh sentral yang memiliki otoritas dan pengaruh dalam memberikan arahan 

dan kebijakan pendidikan. Peran KH dalam NU tidak hanya terbatas pada aspek spiritual, 

tetapi juga meliputi pengembangan kurikulum, peningkatan kualitas pengajaran, dan 

penguatan nilai-nilai moral di lingkungan pendidikan. Dalam konteks ini, KH berfungsi 

sebagai panutan dan sumber inspirasi bagi para pendidik dan siswa. Mereka seringkali 

terlibat langsung dalam kegiatan pengajaran, memberikan nasihat, serta mendorong 

semangat belajar. Dengan latar belakang keilmuan dan pengalaman yang mendalam, KH 

mampu mengintegrasikan ajaran Islam dengan ilmu pengetahuan modern, menciptakan 

suasana belajar yang holistik. Melalui ceramah, pengajian, dan diskusi, KH mengajak 

siswa untuk memahami pentingnya keseimbangan antara pendidikan agama dan 

pendidikan umum. di NU, pendidikan tidak hanya dilihat sebagai transfer pengetahuan, 

tetapi juga sebagai sarana pembentukan karakter.(Indra et al., 2023) 

Oleh karena itu, KH memainkan peran penting dalam menanamkan nilai-nilai 

seperti toleransi, kedamaian, dan rasa hormat terhadap perbedaan. Mereka mendorong 

siswa untuk berpartisipasi aktif dalam kegiatan sosial dan keagamaan, sehingga mereka 

tidak hanya menjadi cerdas secara akademis, tetapi juga memiliki akhlak yang baik. 

Pengelolaan lembaga pendidikan oleh KH juga mencakup aspek administratif dan 

manajerial juga setiap daerah akan di ambil alih oleh KH. Mereka sering kali terlibat 

dalam pengambilan keputusan terkait pengembangan infrastruktur, pengadaan sumber 

daya, dan peningkatan fasilitas pendidikan. Dengan visi dan misi yang jelas, KH 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

490 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

memastikan bahwa lembaga pendidikan yang dikelola dapat berfungsi secara efektif dan 

memberikan manfaat bagi masyarakat. (Samrin, PCNU Asa Kota, 2024) 

Sedangkan Pengelolaan Pendidikan di Muhammadiyah, Pengelolaan pendidikan di 

Muhammadiyah dilakukan dengan pendekatan yang sistematis dan terstruktur, yang 

mencakup berbagai jenjang pendidikan mulai dari tingkat dasar hingga perguruan tinggi. 

Dalam setiap lembaga pendidikan, kurikulum yang diterapkan tidak hanya berfokus pada 

aspek akademik, tetapi juga mengintegrasikan nilai-nilai Islam sebagai landasan moral 

dan etika. Dengan demikian, pendidikan di Muhammadiyah bertujuan untuk membentuk 

karakter siswa agar menjadi individu yang tidak hanya cerdas secara akademis, tetapi 

juga memiliki akhlak yang baik dan tanggung jawab sosial.(Hawari et al., 2023) Untuk 

mendukung pengelolaan yang efektif, Muhammadiyah melibatkan para pendidik yang 

berkualitas dan berkompeten dalam bidangnya. Proses pemilihan dan pelatihan guru 

dilakukan secara rigor untuk memastikan bahwa mereka memiliki pengetahuan yang 

memadai serta keterampilan pedagogis yang baik. Selain itu, Muhammadiyah juga 

mendorong guru untuk terus mengembangkan diri melalui pelatihan dan seminar, 

sehingga mereka dapat menerapkan metode pengajaran yang inovatif dan relevan dengan 

kebutuhan zaman, termasuk pemanfaatan teknologi dalam proses belajar mengajar. 

Dengan menciptakan lingkungan belajar yang inovatif dan inklusif, Muhammadiyah 

berupaya untuk memenuhi berbagai kebutuhan siswa dan masyarakat. Sekolah-sekolah 

yang dikelola oleh Muhammadiyah tidak hanya berfungsi sebagai tempat transfer ilmu, 

tetapi juga sebagai pusat pengembangan potensi diri siswa. Melalui kegiatan 

ekstrakurikuler dan program pengabdian masyarakat, siswa diajak untuk aktif 

berpartisipasi dan mengaplikasikan ilmu yang telah dipelajari, sehingga mereka siap 

menghadapi tantangan di era global dan dapat memberikan kontribusi positif bagi bangsa 

dan umat.(Akbar et al., 2022) 

Muhammadiyah dan NU dalam Bidang Kesehatan di bima 

Muhammadiyah di Bidang Kesehatan PKU Bima: Peran dalam Keberagaman 

Umat Beragama Muhammadiyah, melalui Lembaga Kesehatan PKU (Pendidikan 

Kesehatan Umum), memainkan peran krusial dalam bidang kesehatan di Bima dengan 

pendekatan yang mengedepankan nilai-nilai keberagaman. PKU Muhammadiyah tidak 

hanya berfokus pada penyediaan layanan kesehatan, tetapi juga berupaya menciptakan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

491 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

lingkungan yang inklusif dan ramah bagi semua lapisan masyarakat, tanpa memandang 

latar belakang agama atau etnis. Penyediaan Layanan Kesehatan yang Terjangkau dan 

Berkualitas PKU Muhammadiyah di Bima menyediakan berbagai layanan kesehatan, 

termasuk perawatan medis, pelayanan ibu dan anak, serta program imunisasi. Layanan 

ini dirancang untuk dapat diakses oleh semua anggota masyarakat, baik Muslim maupun 

non-Muslim. Dengan demikian, PKU berperan sebagai jembatan dalam meningkatkan 

akses kesehatan bagi semua, menciptakan suasana saling menghormati dan menghargai 

antar umat beragama. ( Ihwan P.Syamsuddin, PDM Kota Bima, 2024) 

Program Edukasi dan Penyuluhan Kesehatan PKU Muhammadiyah aktif dalam 

menyelenggarakan program edukasi dan penyuluhan kesehatan yang melibatkan 

masyarakat luas. Kegiatan ini tidak hanya terbatas pada anggota Muhammadiyah, tetapi 

juga mencakup berbagai komunitas agama lainnya. Melalui kolaborasi dengan tokoh 

agama dan masyarakat, PKU dapat menyampaikan informasi penting mengenai 

kesehatan dengan cara yang sensitif terhadap nilai-nilai dan kepercayaan lokal. 

Pendekatan Layanan yang Sensitif Budaya Dalam memberikan layanan kesehatan, PKU 

Muhammadiyah Bima berusaha untuk menghormati keberagaman budaya dan 

kepercayaan yang ada di masyarakat Bima. Dengan melibatkan tenaga medis yang 

memahami konteks sosial dan budaya setempat, PKU dapat menawarkan layanan yang 

lebih relevan dan sesuai dengan kebutuhan masyarakat. Misalnya, dalam program 

kesehatan maternal, mereka memperhatikan praktik dan tradisi yang berlaku di masing-

masing komunitas. Membangun Kerjasama Antarumat Beragama PKU Muhammadiyah 

Bima juga berperan dalam membangun kerjasama yang baik antarumat beragama di 

Bima.(Ummah, 2019)  

Layanan Kesehatan Nahdlatul Ulama di Bima: Tantangan dan Harapan Dalam 

sektor kesehatan, Nahdlatul Ulama (NU) telah menunjukkan komitmen yang kuat untuk 

menyediakan layanan kesehatan bagi masyarakat, terutama dalam konteks keberagaman 

umat beragama. Namun, di kota dan kabupaten Bima, NU belum memiliki fasilitas 

rumah sakit khusus yang dapat memenuhi kebutuhan kesehatan masyarakat secara 

menyeluruh.(Faturrahman, Pcnu Kota Bima, 2024) 

 

 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

492 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

Dialog Antaragama Dan Toleransi Muhammadiyah dan Nahdatul Ulama Bima. 

Di Bima, Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) memiliki sejarah yang 

panjang dalam mempromosikan dialog antaragama dan toleransi. Meskipun kedua 

organisasi ini memiliki visi dan misi yang berbeda, mereka belum pernah membangun 

kegiatan khusus di internal masing-masing organisasi untuk merangkul keberagaman. 

Namun, kolaborasi mereka dalam forum kerukunan umat beragama menjadi titik temu 

yang penting dalam memperkuat hubungan antarumat beragama di wilayah tersebut. 

(Faturrahman,PCNU Rasbar, 2024) 

Forum kerukunan umat beragama yang ada di Bima berfungsi sebagai wadah untuk 

mempertemukan berbagai elemen masyarakat, termasuk tokoh agama, pemuda, dan 

masyarakat umum. Dalam forum ini, kedua organisasi berupaya menciptakan dialog 

yang konstruktif, membahas isu-isu yang berkaitan dengan keberagaman, serta mencari 

solusi atas tantangan yang dihadapi dalam masyarakat. Dengan demikian, forum ini 

menjadi platform yang efektif untuk memperkuat rasa saling menghormati dan 

memahami antarumat beragama. Dialog antaragama yang terjadi dalam forum ini tidak 

hanya sebatas diskusi, tetapi juga melibatkan kegiatan sosial yang nyata, seperti 

penggalangan dana untuk bencana, kegiatan bakti sosial, dan penyuluhan kesehatan. 

Kegiatan-kegiatan ini menciptakan kesempatan bagi anggota Muhammadiyah dan NU 

untuk bekerja sama, menjalin persahabatan, dan merasakan.(Relasi et al., 2013) 

Aktivisme Sosial sebagai Bentuk Kepedulian terhadap keberagaman beragama di 

bima. 

Aktivisme sosial Muhammadiyah Bima, seperti Ikatan Pelajar Muhammadiyah 

(IPM), Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM), Pemuda Muhammadiyah, Nasyiatul 

Aisyiyah, Pimpinan Daerah Muhammadiyah, Lazismu, MDMC, dan Tapak Suci Putra 

Muhammadiyah, merupakan wujud nyata kepedulian terhadap keberagaman umat 

beragama. Dalam konteks sosial yang kian kompleks, peran aktif organisasi-organisasi 

ini sangat penting untuk menciptakan masyarakat yang harmonis, di mana setiap individu 

dapat hidup berdampingan tanpa diskriminasi. Pertama, IPM dan IMM sebagai wadah 

intelektual pelajar dan mahasiswa memiliki tanggung jawab untuk menanamkan nilai-

nilai toleransi dan kebersamaan. Melalui kegiatan diskusi, seminar, dan pelatihan, 

mereka berusaha meningkatkan pemahaman akan pentingnya keberagaman. Kegiatan ini 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

493 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

tidak hanya melibatkan anggota dari internal Muhammadiyah, tetapi juga mengundang 

pemuda dari berbagai latar belakang agama, sehingga terjalin dialog yang konstruktif dan 

saling menghargai.(Anis, 2019)  

Pemuda Muhammadiyah dan Nasyiatul Aisyiyah, dengan fokus pada 

pengembangan kepemudaan dan pemberdayaan perempuan, turut andil dalam aktivitas 

sosial yang menekankan solidaritas antarumat beragama. Melalui program-program 

sosial, mereka memberikan pelatihan keterampilan, penyuluhan kesehatan, dan kegiatan 

amal, yang semuanya terbuka untuk masyarakat luas. Hal ini menciptakan kesadaran 

kolektif akan pentingnya kerjasama dalam menciptakan lingkungan yang ramah dan 

inklusif. Di tingkat daerah, Pimpinan Daerah Muhammadiyah, Lazismu, dan MDMC 

aktif dalam menangani isu-isu kemanusiaan. Tapak Suci Putra Muhammadiyah juga 

berkontribusi dalam menciptakan ruang dialog antaragama melalui kegiatan olahraga dan 

seni bela diri. Dengan memfasilitasi keikutsertaan dari berbagai komunitas, Tapak Suci 

membantu membangun jembatan komunikasi dan pemahaman antar umat beragama. 

Melalui semua inisiatif ini, aktivisme sosial di Bima menciptakan fondasi yang kuat 

untuk persatuan dan keberagaman, sehingga masyarakat dapat bergerak maju bersama 

dengan semangat saling menghargai.(Yusnita, 2023) 

Aktivisme sosial Nahdlatul Ulama (NU) di Bima  

Memainkan peran yang signifikan dalam membangun kepedulian terhadap 

keberagaman umat beragama. Melalui berbagai inisiatif, NU berusaha menciptakan 

lingkungan yang harmonis dan saling menghormati, baik di tingkat desa, kelurahan, 

kabupaten, maupun kota. Kerjasama antara NU dan pemerintah lokal sangat penting 

untuk mengoptimalkan program-program yang mendukung keberagaman, sehingga 

masyarakat dapat merasakan manfaat dari kolaborasi ini. Salah satu bentuk nyata dari 

aktivisme sosial NU terlihat dalam perayaan hari-hari besar Islam. NU mengadakan 

berbagai acara yang melibatkan semua kalangan, seperti pengajian, majelis taklim, dan 

perayaan Maulid Nabi. Kegiatan ini tidak hanya terbatas pada anggota NU, tetapi juga 

mengundang masyarakat luas untuk ikut serta. Dengan melibatkan berbagai elemen, NU 

menciptakan kesempatan bagi semua orang untuk berinteraksi dan membangun jembatan 

antarumat beragama. Majelis taklim dan pengajian menjadi wadah penting bagi NU 

untuk menyampaikan ajaran Islam yang mengedepankan nilai-nilai toleransi dan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

494 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

kebersamaan. Penceramah, da’i, dan ustad yang dihadirkan dalam acara-acara tersebut 

diharapkan dapat memberikan wawasan yang mendalam tentang pentingnya saling 

menghargai dan memahami perbedaan. Dengan demikian, pengajian tidak hanya 

berfungsi sebagai kegiatan religius, tetapi juga sebagai sarana edukasi bagi 

masyarakat.(Ishak & W, 2022) 

Struktur organisasi NU, mulai dari Pengurus Besar Nahdlatul Ulama (PBNU) 

hingga Pengurus Ranting Nahdlatul Ulama (PRNU), berperan aktif dalam setiap kegiatan 

yang dilaksanakan. PBNU sebagai penggerak utama mengoordinasikan berbagai 

program yang relevan, sedangkan PWNU dan PCNU bertanggung jawab untuk 

implementasi di tingkat provinsi dan kabupaten.. Gerakan Pemuda Ansor dan Nasyiatul 

Aisyiyah menjadi wadah bagi pemuda dan perempuan untuk terlibat dalam aktivitas 

sosial. Mereka mengorganisir berbagai kegiatan yang menonjolkan nilai-nilai 

kebersamaan dan kepedulian terhadap masyarakat. Dengan melibatkan generasi muda, 

NU memastikan bahwa semangat keberagaman dapat diteruskan kepada generasi 

selanjutnya. Majelis Ulama dan Majelis Taklim juga memiliki peran penting dalam 

memberikan bimbingan kepada anggota NU dan masyarakat umum. Melalui forum-

forum ini, masyarakat dapat berdiskusi tentang isu-isu yang dihadapi dan mencari solusi 

bersama. Majelis ini juga sering kali mengeluarkan fatwa yang mendukung nilai-nilai 

toleransi dan kerukunan antarumat beragama.(Nasrullah, Bahaking Rama, 2023) 

Kegiatan Maulid keliling yang diadakan NU menjadi salah satu cara untuk 

menyebarkan pesan-pesan positif tentang Islam dan keberagaman. Dalam kegiatan ini, 

anggota NU bersama masyarakat melakukan perayaan yang melibatkan berbagai elemen, 

termasuk tokoh agama dan masyarakat setempat. Ini menjadi ajang untuk mempererat 

hubungan antarumat beragama dan menciptakan suasana yang damai. Melalui semua 

aktivitas ini, Nahdlatul Ulama di Bima menunjukkan bahwa keberagaman bukanlah 

penghalang, melainkan kekuatan yang harus dirayakan. Dengan aktivisme sosial yang 

inklusif, NU berupaya menegaskan komitmennya dalam membangun masyarakat yang 

damai, saling menghormati, dan harmonis.(Husna, 2022) 

Perbedaan  Muhammadiyah dan Nahdatul Ulama dalam aspek ibadah 

Toleransi antara Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) dalam aspek ibadah 

di Kota Bima, khususnya di Masjid Agung Al-Muwahidin Kota Bima, merupakan contoh 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

495 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

nyata dari kerukunan antarorganisasi Islam di Indonesia. Meskipun memiliki latar 

belakang dan pendekatan yang berbeda dalam praktik ibadah, kedua ormas ini berhasil 

menciptakan suasana harmonis yang menguntungkan masyarakat. Di Masjid Agung, 

toleransi ini terlihat dari praktik ibadah sehari-hari, di mana berbagai tradisi diakomodasi 

tanpa menimbulkan perpecahan. Imam-imam dari Muhammadiyah dan NU saling 

bergantian memimpin shalat, serta mengadakan kegiatan keagamaan bersama, seperti 

pengajian dan perayaan hari besar Islam. Keberadaan imam dari berbagai ormas di 

Masjid Agung menunjukkan adanya saling pengertian dan penghormatan terhadap 

perbedaan. Masyarakat Bima, yang dikenal dengan keragaman budaya dan agama, 

menunjukkan bahwa toleransi beragama tidak hanya penting dalam teori, tetapi juga 

dalam praktik nyata. toleransi Muhammadiyah dan NU di Masjid Agung Kota Bima 

bukan hanya sekadar wujud toleransi ibadah, tetapi juga mencerminkan kekuatan 

masyarakat dalam menjaga persatuan di tengah perbedaan. 

Qunut Sholat Subuh Nahdatul Ulama Sedangkan Muhammadiyah tidak Qunut. 

Perbedaan antara Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) di Masjid Agung 

Kota Bima terlihat jelas dalam aspek qunut saat shalat. Muhammadiyah umumnya tidak 

melaksanakan qunut dalam shalat Subuh, sementara NU menjadikannya sebagai bagian 

dari tata cara ibadah mereka. Meskipun perbedaan ini dapat dianggap signifikan dalam 

konteks praktik ibadah, di Masjid Agung, perbedaan tersebut tidak menjadi masalah yang 

memicu konflik, berkat tingginya toleransi antara kedua ormas. Suasana toleransi di 

Masjid Agung Kota Bima tercipta berkat komitmen jemaah dan imam dari kedua 

organisasi untuk saling menghormati. Ketika imam dari NU memimpin shalat Subuh, 

qunut dilaksanakan, sementara pada saat imam dari Muhammadiyah memimpin, qunut 

tidak dilakukan. Hal ini menunjukkan adanya saling pengertian dan pengakuan terhadap 

perbedaan yang ada. Jemaah dari kedua ormas dapat beribadah dengan tenang, meskipun 

ada perbedaan dalam praktik. ( Muhammad Shiddiq, 2024) 

Komunikasi yang baik antar imam dan jemaah juga berperan penting dalam 

menjaga keharmonisan. Diskusi dan dialog antara pengurus masjid dari kedua ormas 

sering dilakukan untuk membahas tata cara ibadah, termasuk praktik qunut. Melalui 

pendekatan ini, mereka tidak hanya berusaha untuk menyatukan praktik ibadah, tetapi 

juga menanamkan nilai-nilai toleransi di kalangan jemaah. Ini merupakan langkah 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

496 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

penting dalam membangun masyarakat yang saling menghormati. Keberadaan imam dari 

berbagai ormas di Masjid Agung juga menciptakan nuansa inklusif. Jemaah merasa 

bahwa masjid tersebut adalah milik bersama, tempat di mana setiap individu dapat 

menjalankan ibadah sesuai dengan keyakinan mereka. Hal ini membuat Masjid Agung 

Kota Bima menjadi contoh bagaimana perbedaan dalam praktik ibadah dapat dikelola 

dengan baik melalui toleransi dan kerjasama. Dengan demikian, perbedaan praktik qunut 

antara Muhammadiyah dan NU di Masjid Agung Kota Bima menunjukkan bahwa 

perbedaan dalam aspek ibadah tidak harus menjadi pemecah belah. Toleransi yang tinggi 

di antara jemaah dan imam menciptakan ruang bagi kedamaian dan keharmonisan. 

Melalui kerjasama dan saling menghormati, kedua ormas ini tidak hanya menjaga tradisi 

masing-masing, tetapi juga memperkuat ikatan sosial di tengah keragaman yang 

ada.(Aini, 2017) 

Masjid Al-Muwahhidin, yang merupakan Masjid Agung Kota Bima, menjadi 

simbol kebersamaan dan toleransi umat Islam di daerah tersebut. Dalam salah satu 

kesempatan, Lebe Na’e atau Imam Besar Masjid Al-Muwahhidin pernah menyampaikan 

pesan bijaknya, "Lakum diinukum wa liya diin," yang bermakna, "Agamamu untukmu, 

agamaku untukku." Pesan ini menegaskan pentingnya saling menghormati dalam 

perbedaan, terutama dalam menghadapi khilafiyah atau perbedaan pandangan dalam hal 

keagamaan. Sikap ini tercermin dalam pelaksanaan ibadah di Masjid Al-Muwahhidin. 

Meskipun masyarakat di sekitar masjid berasal dari berbagai latar belakang organisasi 

Islam, seperti Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU), perbedaan tidak menjadi 

persoalan yang diperdebatkan. Lebih dari itu, semangat toleransi dan penghormatan 

terhadap pandangan masing-masing dijadikan landasan dalam kehidupan beragama. 

Misalnya, perbedaan terkait pembacaan doa qunut dalam sholat subuh tidak dijadikan 

alasan untuk perpecahan, melainkan diterima dengan lapang dada oleh semua pihak. 

(Muhammad Shiddiq, 2024) 

Menariknya, tradisi bergantian imam di masjid ini menunjukkan harmoni yang 

indah antara kedua organisasi besar tersebut. Untuk sholat subuh, biasanya imam berasal 

dari kalangan NU, yang dikenal konsisten dengan tradisi membaca qunut. Hal ini 

mencerminkan sikap saling menghormati, di mana jamaah dari Muhammadiyah pun turut 

berpartisipasi dalam sholat tanpa mempermasalahkan perbedaan tersebut. Begitu pula, 

pada waktu-waktu sholat lainnya, imam dari kalangan Muhammadiyah juga diberi 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

497 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

kesempatan untuk memimpin jamaah. Kebijakan ini tidak hanya mencerminkan 

semangat kebersamaan, tetapi juga memperkokoh ukhuwah Islamiyah di kalangan umat 

Islam di Kota Bima. Masyarakat di sekitar Masjid Al-Muwahhidin telah membuktikan 

bahwa perbedaan pandangan dalam fiqh tidak harus memecah belah umat.(Faturrahman 

Idris, 2024) 

Penetapan awal puasa pada saat idul fitri yang sering kali berbeda antara 

muhammadiyah dan nahdatul ulama di bima. 

Penetapan awal puasa dan Idul Fitri di Kota Bima antara Muhammadiyah dan 

Nahdlatul Ulama (NU) seringkali menjadi perdebatan yang menarik. Muhammadiyah 

cenderung menggunakan metode hisab (perhitungan astronomis) untuk menentukan awal 

bulan, sedangkan NU lebih mengutamakan metode rukyah (pengamatan langsung 

terhadap hilal). Perbedaan ini menyebabkan tanggal awal puasa dan Idul Fitri seringkali 

berbeda, menciptakan situasi yang unik di masyarakat. Latar belakang perbedaan ini 

tidak hanya terkait dengan metode yang digunakan, tetapi juga merupakan hasil dari 

interpretasi dan tradisi yang telah lama dijalankan oleh masing-masing ormas. 

Muhammadiyah mengedepankan pemahaman rasional dan berpegang pada data 

astronomi yang akurat, sedangkan NU lebih menghargai praktik tradisional dan 

kesepakatan komunitas dalam mengamati hilal. Meskipun kedua pendekatan ini sah 

secara syariat, dampaknya terlihat jelas dalam penetapan hari raya yang berbeda setiap 

tahunnya.(Adolph, 2016) Di Masjid Agung Al-Muwahhidin Kota Bima, perbedaan 

penetapan ini tidak menghalangi warga Muhammadiyah dan NU untuk saling 

menghargai. Masyarakat Bima dikenal dengan sikap toleransi yang tinggi, sehingga 

meskipun ada perbedaan dalam penetapan tanggal, jemaah dari kedua ormas tetap dapat 

beribadah dan merayakan hari raya dengan penuh rasa persatuan. Kegiatan-kegiatan 

sosial dan keagamaan yang melibatkan kedua komunitas seringkali diadakan untuk 

memperkuat ikatan antarwarga. Masyarakat Muhammadiyah di Bima menunjukkan 

sikap yang sangat terbuka terhadap perbedaan ini. Setiap tahun, ketika penetapan awal 

puasa dan Idul Fitri berbeda, mereka tetap menjunjung tinggi nilai-nilai toleransi dan 

saling menghormati. Banyak warga yang berpartisipasi dalam acara-acara keagamaan di 

masjid-masjid yang berbeda, terlepas dari perbedaan ormas. Hal ini menciptakan suasana 

yang harmonis, di mana semangat kebersamaan lebih diutamakan daripada perbedaan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

498 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

yang ada.(Azhari, 2006) Perbedaan penetapan Idul fitri antara Muhammadiyah dan 

Nahdlatul Ulama (NU) merupakan hal yang kerap terjadi, terutama karena metode yang 

digunakan oleh masing-masing organisasi berbeda. Muhammadiyah biasanya 

menetapkan berdasarkan hisab atau perhitungan astronomi, sementara NU cenderung 

menggunakan metode rukyat atau pengamatan hilal secara langsung. Kendati demikian, 

perbedaan ini tidak seharusnya menjadi pemicu perpecahan, melainkan dipandang 

sebagai wujud keberagaman dalam memahami agama. Di Kota Bima, khususnya di 

Masjid Agung Al-Muwahhidin, perbedaan ini tidak menjadi persoalan. Masyarakat 

setempat telah lama mengedepankan sikap toleransi dalam menghadapi perbedaan 

penetapan Idulfitri. Tradisi kebersamaan dan saling menghormati ini menjadi cerminan 

kerukunan umat Islam di daerah tersebut, sehingga berbagai pihak dapat merayakan hari 

raya dengan khusyuk dan damai sesuai keyakinan masing-masing. Keputusan 

Muhammadiyah dalam menetapkan Idulfitri berasal dari Pimpinan Pusat (PP) 

Muhammadiyah yang berlandaskan hasil perhitungan astronomi. Di sisi lain, NU 

biasanya mengikuti keputusan pemerintah setelah sidang isbat yang diadakan oleh 

Kementerian Agama. Hal ini menunjukkan bahwa kedua organisasi besar ini memiliki 

dasar dan legitimasi masing-masing dalam menjalankan keputusannya, sehingga 

perbedaan tersebut tidak perlu menjadi sumber perselisihan.(Dewi, 2017) 

Sisi Kesamaan muhammadiyah dan nahdatul ulama di bima baik dalam aspek 

ibadah,amaliah dan toleransi. 

Sisi kesamaan antara Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) di Bima dapat 

dilihat dalam berbagai aspek, termasuk ibadah, amaliah, dan toleransi. Meskipun 

keduanya memiliki perbedaan dalam beberapa praktik, mereka tetap berbagi banyak nilai 

dan prinsip yang sama dalam menjalankan ajaran Islam. Dalam aspek ibadah, baik 

Muhammadiyah maupun Nahdlatul Ulama (NU) memiliki komitmen yang kuat terhadap 

pelaksanaan rukun Islam. Keduanya menekankan pentingnya menjalankan shalat lima 

waktu, puasa di bulan Ramadan, membayar zakat, dan menunaikan haji bagi yang 

mampu. Meskipun ada perbedaan dalam beberapa praktik, misalnya dalam cara 

pelaksanaan shalat atau perhitungan awal bulan, keduanya sepakat bahwa ibadah 

merupakan kewajiban setiap Muslim yang harus dilaksanakan dengan penuh 

kesungguhan. (Muhammad Shiddiq, 2024) Pengamalan Al-Qur'an dan sunnah Nabi 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

499 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

Muhammad SAW juga menjadi inti ajaran kedua ormas ini. Di Bima, banyak program 

pengajian yang diadakan untuk mendalami isi Al-Qur'an dan memahami hadis-hadis 

Nabi. Kegiatan ini bukan hanya menjadi sarana untuk meningkatkan pengetahuan agama, 

tetapi juga mempererat tali silaturahmi antarwarga. Melalui pengajian, masyarakat dapat 

belajar dan saling mendukung dalam mengamalkan ajaran Islam secara baik dan benar. 

Hari-hari besar Islam, seperti Idul Fitri dan Idul Adha, menjadi momen penting di mana 

kedua ormas ini menunjukkan semangat kebersamaan. Di Masjid Agung dan masjid-

masjid lainnya, jemaah dari Muhammadiyah dan NU sering kali berkumpul untuk 

melaksanakan shalat berjamaah. Momen ini tidak hanya menjadi ajang ibadah, tetapi 

juga memperkuat hubungan antaranggota masyarakat, menciptakan rasa persatuan di 

tengah perbedaan.(Arum Pramusti & Fajri Subhaan Syah, 2023) 

Semangat gotong royong terlihat jelas dalam persiapan dan pelaksanaan ibadah, 

seperti pada saat menyambut bulan Ramadan atau saat merayakan hari raya. Kegiatan 

bakti sosial, seperti pembagian sembako dan santunan kepada yang membutuhkan, sering 

dilakukan bersama oleh kedua ormas. Kolaborasi ini menunjukkan bahwa meskipun 

terdapat perbedaan dalam metode ibadah, nilai-nilai kebaikan dan solidaritas tetap 

diutamakan. Dengan demikian, aspek ibadah di Bima menunjukkan bahwa 

Muhammadiyah dan NU memiliki banyak kesamaan dalam menjalankan rukun Islam 

dan mengamalkan ajaran agama. Toleransi dan kerjasama di antara keduanya 

menciptakan suasana yang harmonis dan memperkuat identitas Islam di tengah 

masyarakat. Melalui kebersamaan dalam ibadah, mereka tidak hanya menjalankan 

kewajiban agama, tetapi juga membangun komunitas yang saling mendukung dan 

berkontribusi positif terhadap lingkungan sekitar.(Aksa & Nurhayati, 2020) 

Dari segi amaliah Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) 

Memiliki komitmen yang sama dalam melakukan amal perbuatan baik dalam 

kehidupan sehari-hari. Keduanya mengajarkan bahwa perbuatan baik tidak hanya 

terbatas pada ibadah ritual, tetapi juga mencakup tindakan sosial yang bermanfaat bagi 

masyarakat. Dalam hal ini, nilai-nilai seperti kepedulian, solidaritas, dan empati menjadi 

pilar penting dalam aktivitas sehari-hari anggota kedua ormas. Kepedulian terhadap 

sesama menjadi salah satu fokus utama dalam kegiatan amaliah. Di Bima, anggota 

Muhammadiyah dan NU sering terlibat dalam berbagai program sosial yang bertujuan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

500 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

membantu mereka yang kurang mampu. Misalnya, program pengumpulan donasi untuk 

membantu masyarakat yang terdampak bencana atau mereka yang membutuhkan 

bantuan ekonomi. Kegiatan ini tidak hanya menunjukkan rasa kemanusiaan, tetapi juga 

memperkuat ikatan antaranggota masyarakat. (Farhan, 2024) 

Berbagi juga menjadi nilai penting dalam amaliah kedua ormas ini. Baik 

Muhammadiyah maupun NU sering mengadakan acara santunan untuk anak yatim dan 

kaum duafa. Kegiatan ini bukan hanya sekedar memberikan bantuan materi, tetapi juga 

memberikan dukungan moral dan psikologis kepada penerima bantuan. Dalam konteks 

ini, semangat berbagi menjadi simbol kekuatan komunitas yang saling mendukung dan 

menguatkan. Selain itu, kegiatan pengajian bersama sering dilakukan oleh kedua ormas. 

Ini menjadi wadah untuk saling belajar dan memperdalam pemahaman agama. Pengajian 

yang melibatkan anggota dari kedua kelompok menciptakan suasana yang inklusif, di 

mana setiap individu merasa diterima. Kegiatan ini juga menjadi kesempatan untuk 

memperkuat hubungan sosial dan membangun kesadaran kolektif akan pentingnya 

amaliah dalam kehidupan sehari-hari. Secara keseluruhan, aspek amaliah di Bima 

menunjukkan bahwa Muhammadiyah dan NU tidak hanya fokus pada aspek ritual, tetapi 

juga berkomitmen untuk meningkatkan kesejahteraan masyarakat. Melalui berbagai 

kegiatan sosial yang melibatkan kedua ormas, mereka berhasil menciptakan atmosfer 

solidaritas dan saling menghormati. Hal ini mencerminkan bahwa meskipun terdapat 

perbedaan dalam praktik, tujuan akhir dari semua amal perbuatan baik adalah untuk 

mencapai kesejahteraan dan kedamaian di masyarakat.(Alfian, 2020) 

Muhammadiyah, melalui Lembaga Amil Zakat, Infaq, dan Shadaqah 

Muhammadiyah (Lazismu), memainkan peran penting dalam bidang sosial dan 

kemanusiaan di Kota dan Kabupaten Bima. Lazismu hadir sebagai lembaga yang 

mengelola dana zakat, infak, dan sedekah dari masyarakat untuk didistribusikan kepada 

mereka yang membutuhkan. Dengan visi menciptakan kesejahteraan dan kemandirian 

umat, Lazismu telah menjangkau berbagai lapisan masyarakat yang berada di bawah 

garis kemiskinan serta membantu meringankan beban mereka yang terdampak bencana. 

Program-program Lazismu di Bima mencakup berbagai bidang, seperti pendidikan, 

kesehatan, ekonomi, dan bantuan kemanusiaan. Misalnya, Lazismu aktif memberikan 

beasiswa kepada pelajar berprestasi dari keluarga kurang mampu serta mendirikan 

program pendidikan untuk anak-anak di wilayah terpencil. Selain itu, Lazismu juga 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

501 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

menyediakan layanan kesehatan gratis melalui pengadaan pengobatan massal di desa-

desa yang sulit dijangkau. Bantuan modal usaha bagi pelaku UMKM juga menjadi salah 

satu fokus Lazismu untuk mendorong kemandirian ekonomi masyarakat. Melalui 

pendekatan yang berbasis pada nilai-nilai Islam, Lazismu Muhammadiyah di Bima telah 

memberikan kontribusi nyata dalam membangun solidaritas sosial dan memperkuat 

ukhuwah Islamiyah. Kehadiran Lazismu tidak hanya dirasakan oleh komunitas 

Muhammadiyah, tetapi juga oleh masyarakat luas tanpa memandang latar belakang. Hal 

ini menjadikan Lazismu sebagai salah satu lembaga sosial yang dipercaya masyarakat 

dalam membangun perubahan menuju kehidupan yang lebih baik dan berkeadilan di 

Kota dan Kabupaten Bima.(Pangestu & Inayati, 2023) 

Aspek Toleransi Muhammadiyah dan Nahdatul Ulama 

Toleransi merupakan nilai penting yang dipegang oleh kedua ormas di Bima. 

Meskipun ada perbedaan dalam beberapa praktik ibadah, warga Muhammadiyah dan NU 

saling menghormati dan menerima perbedaan.(Luthfi & Latif M., 2020) Mereka sering 

kali berpartisipasi dalam kegiatan keagamaan yang melibatkan kedua kelompok, 

sehingga tercipta suasana harmoni dan saling pengertian. Dialog antar umat beragama 

juga sering dilakukan untuk memperkuat hubungan dan memahami sudut pandang 

masing-masing. Toleransi antara imam Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) di 

Masjid Agung Al-Muwahhidin Kota Bima terlihat jelas dalam berbagai aspek, termasuk 

penetapan Idul Fitri dan Idul Adha. Meskipun kedua ormas seringkali memiliki 

perbedaan dalam penetapan tanggal berdasarkan metode hisab dan rukyah, mereka saling 

menghormati keputusan masing-masing. Dalam praktiknya, masyarakat di Bima dapat 

merayakan hari raya dengan semangat persatuan, meskipun mungkin terjadi perbedaan 

dalam waktu pelaksanaan shalat Id. Dalam hal amaliah, kedua ormas juga menunjukkan 

toleransi yang tinggi. Kegiatan sosial yang melibatkan anggota dari Muhammadiyah dan 

NU sering dilaksanakan secara bersama, seperti bakti sosial, pengajian, dan santunan 

untuk anak yatim. Kegiatan ini tidak hanya memperkuat hubungan antar anggota, tetapi 

juga menunjukkan bahwa meskipun ada perbedaan dalam praktik ibadah, nilai-nilai 

kebersamaan dan kepedulian terhadap sesama menjadi prioritas utama.(Yusnita, 2023) 

Pembagian waktu yang baik dalam pelaksanaan ibadah, seperti shalat dan 

pengajian, juga menjadi aspek penting dalam menjaga keharmonisan. Di Masjid Agung, 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

502 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

waktu untuk khutbah dan pelaksanaan shalat disesuaikan sehingga jemaah dari kedua 

ormas dapat berpartisipasi tanpa merasa tertekan. Hal ini menciptakan suasana yang 

inklusif dan membuat semua jemaah merasa diterima, terlepas dari latar belakang 

organisasi mereka. Khutbah yang disampaikan oleh imam dari masing-masing ormas 

juga menunjukkan toleransi dan saling menghormati. Meskipun ada perbedaan dalam 

tema dan pendekatan, keduanya menyampaikan pesan-pesan yang menekankan 

pentingnya persatuan dan toleransi dalam umat Islam. Ini membantu jemaah untuk 

memahami bahwa perbedaan dalam praktik ibadah tidak seharusnya menjadi pemecah 

belah, melainkan dapat menjadi sarana untuk memperkuat hubungan sosial. Secara 

keseluruhan, toleransi antara imam Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama di Masjid 

Agung Al-Muwahhidin Kota Bima mencerminkan nilai-nilai kesamaan dan perbedaan 

yang saling melengkapi. Meskipun terdapat perbedaan dalam metode ibadah dan 

penetapan hari raya, semangat kerjasama dan saling menghargai menjadi fondasi bagi 

komunitas yang harmonis. Dengan demikian, keduanya tidak hanya menjalankan ajaran 

agama, tetapi juga berkontribusi pada pembangunan masyarakat yang lebih baik dan 

damai. (Abdurrahman, 2024) 

D. KESIMPULAN  

Relasi antara Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) di Bima menunjukkan 

bahwa kedua organisasi Islam ini memiliki peran penting dalam membangun kehidupan 

umat beragama yang harmonis. Meskipun dengan pendekatan yang berbeda 

Muhammadiyah lebih fokus pada reformasi dan pemurnian ajaran Islam, sedangkan NU 

menekankan pada tradisi Ahlussunnah wal Jamaah keduanya mampu bersinergi untuk 

menciptakan suasana kerukunan. Kerjasama mereka dalam berbagai kegiatan sosial dan 

keagamaan telah memperkuat solidaritas di antara anggota komunitas, yang menjadi 

landasan penting dalam membangun hubungan yang saling menghormati. Melalui dialog 

dan kolaborasi, Muhammadiyah dan NU di Bima telah berhasil menciptakan suasana 

toleransi di tengah masyarakat yang beragam. Kegiatan bersama, seperti perayaan hari 

besar Islam dan program pendidikan, tidak hanya meningkatkan pemahaman agama 

tetapi juga membangun kepercayaan antarumat beragama. Dengan pendekatan inklusif 

ini, kedua organisasi berperan aktif dalam mengatasi potensi konflik dan memperkuat 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

503 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

identitas keagamaan yang moderat, menjadikan Bima sebagai contoh positif dalam 

kerukunan umat beragama. 

Secara keseluruhan, relasi yang harmonis antara Muhammadiyah dan NU di Bima 

menjadi model yang dapat diadopsi oleh komunitas lain di Indonesia. Keberhasilan 

mereka dalam menciptakan kerukunan tidak hanya mendukung stabilitas sosial, tetapi 

juga mendorong penguatan nilai-nilai keagamaan yang inklusif dan toleran. Dalam 

menghadapi tantangan zaman, kolaborasi ini diharapkan dapat terus berkembang, 

menjadi pilar utama dalam pengelolaan keberagaman dan kerukunan umat beragama di 

seluruh wilayah Indonesia. 

DAFTAR PUSTAKA  

Abdullah Masmuh. (2020). Peran Muhammadiyah Dalam Membangun Peradaban Di 

Dunia. Gema Kampus Iisip Yapis Biak, 15(1), 78–93. 

Https://Doi.Org/10.52049/Gemakampus.V15i1.107 

Adolph, R. (2016). Fatwa Ulama Nu Dan Muhammadiyah Jawa Timur Tentang Hisab 

Rukyat. 1(2), 1–23. 

Aini, S. Q. (2017). Tradisi Qunut Dalam Shalat Maghrib Di Pondok Pesantren Wahid 

Hasyim Yogyakarta (Studi Living Hadis). Jurnal Living Hadis, 1(2), 227. 

Https://Doi.Org/10.14421/Livinghadis.2016.1120 

Akbar, A. M., Rahma, T., Lemuel, Y., Fitriana, D., Fanani, T. R. A., & Sekarjati, R. D. L. 

G. (2022). Moral Education And Pancasila In Encouraging The Prevention Of 

Intolerance In The Era Of Globalization: Experiences Of Indonesia And Malaysia. 

Jurnal Panjar: Pengabdian Bidang Pembelajaran, 4(2), 223–282. 

Https://Doi.Org/10.15294/Panjar.V4i2.55050 

Aksa, A., & Nurhayati, N. (2020). Moderasi Beragama Berbasis Budaya Dan Kearifan 

Lokal Pada Masyarakat Donggo Di Bima (Tinjauan Sosio-Historis). Harmoni, 

19(2), 338–352. Https://Doi.Org/10.32488/Harmoni.V19i2.449 

Alfian, M. A. (2020). Muhammadiyah Dan Agenda Gerakan Untuk Indonesia Yang 

Beradab. Jurnal Muhammadiyah Studies, 1(1), 44–55. 

Https://Doi.Org/10.22219/Jms.V1i1.11408 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

504 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

Alhidayatillah, N., & Sabiruddin. (2018). Nahdatul Ulama (Nu) Dan Muhammadiyah : 

Dua Wajah Organisasi Dakwah Di Indonesia. Al-Imam Jurnal Manajemen 

Dakwah, 1(1), 9–16. 

Anis, A. (2019). Muhammadiyah Dalam Penyebaran Islam. Jurnal Mimbar: Media 

Intelektual Muslim Dan Bimbingan Rohani, 5(2), 65–80. 

Https://Doi.Org/10.47435/Mimbar.V1i1.279 

Arum Pramusti, S., & Fajri Subhaan Syah, S. (2023). Kesan Perbedaan Beribadah Yang 

Dirasakan Santri Berlatarbelakang Muhammadiyah Di Pondok Pesantren Nu 

Selama Bulan Ramadan. Musala Jurnal Pesantren Dan Kebudayaan Islam 

Nusantara, 2(1), 1–21. Https://Doi.Org/10.37252/Jpkin.V2i1.376 

Azhari, S. (2006). Karakteristik Hubungan Muhammadiyah Dan Nu Dalam 

Menggunakan Hisab Dan Rukyat. Al-Jami’ah: Journal Of Islamic Studies, 44(2), 

453–486. Https://Doi.Org/10.14421/Ajis.2006.442.453-485 

Dewi,  Eva Rusdina. (2017). Studi Anlisis Terhadap Pandangan Nahdatul Ulama Tentang 

Ulil Amri Dan Implikasinya Dalam Konteks Penentuan Awal Bulan Ramadhan, 

Hari Raya Idul Fitri Dan Hari Raya Idul Adha. Jurnal Akuntansi, 11. 

Fanani, A. (2017). Moderasi Pemikiran Fikih Hubungan Antarumat Beragama Di Majelis 

Tarjih Dan Tajdid Muhammadiyah. Shahih: Journal Of Islamicate 

Multidisciplinary, 2(1), 53–66. Https://Doi.Org/10.22515/Shahih.V2i1.705 

Handayani, I. P., & Achadi, M. W. (2023). Integrasi Kurikulum Muhammadiyah 

Boarding School Dan Implikasinya Pada Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

Di Sma Muhammadiyah. Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi 

Keislaman, 12(3), 277–291. Https://Doi.Org/10.33367/Ji.V12i3.3093 

Haryanto, J. T. (2015). Relasi Agama Dan Budaya Dalam Hubungan Intern Umat Islam. 

Smart, 1(1), 41–54. Https://Doi.Org/10.18784/Smart.V1i1.228 

Hasibuan, S., Rodliyah, I., Thalhah, S. Z., Ratnaningsih, P. W., & E, A. A. M. S. (2022). 

Media Penelitian Kualitatif. In Jurnal Equilibrium (Vol. 5, Issue January). 

Http://Belajarpsikologi.Com/Metode-Penelitian-Kualitatif/ 

Hawari, A. Y., Suwaryo, U., & Kartini, D. S. (2023). Perbandingan Peran Nahdlatul 

Ulama (Nu) Dan Muhammadiyah Dalam Politik Di Indonesia. Jurnal 

Pemerintahan Dan Kebijakan (Jpk), 5(1), 41–53. 

Https://Doi.Org/10.18196/Jpk.V5i1.19187 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

505 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

Hisyam, M. (2011). Ki Bagus Hadikusumo Dan Problem Relasi Agama-Negara. 

Masyarakat Dan Budaya, 13(2), 1–27. 

Husna, A. H. (2022). Unifikasi Kalender Hijriah Nasional Menurut Perspektif 

Muhammadiyah Dan Nahdlatul Ulama. Al - Afaq : Jurnal Ilmu Falak Dan 

Astronomi, 4(1), 1–19. Https://Doi.Org/10.20414/Afaq.V4i1.4169 

Indra, A. I., Kurniati, & Abd Rahman R. (2023). Kontribusi Muhammadiyah Dan 

Nahdatul Ulama Dalam Bidang Politik, Pendidikan Dan Sosial Budaya Dalam 

Pengembangan Dan Penerapan Hukum Islam Di Indonesia. Al-Ubudiyah: Jurnal 

Pendidikan Dan Studi Islam, 4(2), 1–7. Https://Doi.Org/10.55623/Au.V4i2.207 

Ishak, & W, S. (2022). Eksistensi Pendidikan Islam Nahdlatul Ulama. Jurnal Pendidikan 

Dan Konseling, 4(5), 800–807. 

Kusumastuti Adhi, K. M. A. (2019). Metode Penelitian Kualitatif - Adhi Kusumastuti, 

Ahmad Mustamil Khoiron - Google Buku. In Lembaga Pendidikan Sukarno 

Presindo (Lpsp). 

Https://Books.Google.Co.Id/Books?Hl=Id&Lr=&Id=637leaaaqbaj&Oi=Fnd&Pg=

Pa1&Dq=Penelitian+Kualitatif&Ots=X4-

Jw7j5nb&Sig=Y7berwppdj7jvz1appvij1aq5ke&Redir_Esc=Y#V=Onepage&Q=P

enelitian 

Kualitatif&F=False%0ahttps://Books.Google.Co.Id/Books?Hl=Id&Lr=&Id=637l

eaaa 

Luthfi, F., & Latif M., W. (2020). Sinergitas Nahdlatul Ulama Dan Muhammadiyah 

Dalam Pengembangan Ekonomi Islam Di Indonesia. Al-Urban: Jurnal Ekonomi 

Syariah Dan Filantropi Islam, 3(2), 137–148. 

Https://Doi.Org/10.22236/Alurban_Vol3/Is2pp137-148 

Moha, I., & Sudrajat, D. (2019). Penelitian Kualitatif. Equilibrium, 5, 1–8. 

Mursyidi, A. F., & Hannan, A. (2023). Nahdlatul Ulama, Pesantren, And Their 

Contribution To Strengthening National And State Buildings In Indonesia. Nahnu: 

Journal Of Nahdlatul Ulama …, 1(1), 1–20. 

Https://Ojs.Nupalengaan.Or.Id/Nahnu/Article/View/5%0ahttps://Ojs.Nupalengaan

.Or.Id/Nahnu/Article/Download/5/1 

Nasrullah, Bahaking Rama, A. A. (2023). Nahdlatul Ulama, Tokoh Dan Kegiatannya 

Dalam Dunia Pendidikan. Nizam: Jurnal Islampedia, 6094, 21–28. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

506 

Vol 6, No 2, Tahun 2025 

Pangestu, R. A., & Inayati, N. L. (2023). Studi Historis Sejarah Berdiri Madrasah 

Tsanawiyah Muhammadiyah 6 Karanganyar Dan Dampaknya Terhadap Sosial 

Pendidikan Agama Islam. Aulad: Journal On Early Childhood, 6(2), 288–297. 

Https://Doi.Org/10.31004/Aulad.V6i2.517 

Rahmah, S. A., & Maksum, M. N. R. (2024). Hukum Tawasul Menurut Muhammadiyah 

Dan Nahdatul Ulama. Merdeka: Jurnal Ilmiah …, 1(6), 103–107. 

Http://Jurnalistiqomah.Org/Index.Php/Merdeka/Article/View/1887%0ahttps://Jurn

alistiqomah.Org/Index.Php/Merdeka/Article/Download/1887/1515 

Relasi, D., Dan, E., & Di, A. (2013). Dinamika Kerukunan Intern Umat Islam The 

Dynamics Of Intra-Religious Harmony. 20, 13–24. 

Rizani, M. R. (2015). Praktik Shalat Menurut Nahdatul Ulama Dan Muhammmadiyah 

(Sebuah Studi Komparatif Dalam Bacaan Shalat). 29, 9–25. 

Taufiq, T., Setiawan, H. S., Sukiman, & Nadziroh. (2023). Modernisasi Pengembangan 

Kurikulum Pai Di Muhammadiyah Dan Nahdlatul Ulama. Jurnal Ilmiah Profesi 

Guru (Jipg), 4(2), 99–106. 

Ummah, M. S. (2019). Peran Muhammadiyah Dalam Pengembangan Kesehatan 

Masyarakat ; Studi Kasus Rumah Sakit Muhammadiyah Di Indonesia. In 

Sustainability (Switzerland) (Vol. 11, Issue 1). 

Http://Scioteca.Caf.Com/Bitstream/Handle/123456789/1091/Red2017-Eng-

8ene.Pdf?Sequence=12&Isallowed=Y%0ahttp://Dx.Doi.Org/10.1016/J.Regsciurb

eco.2008.06.005%0ahttps://Www.Researchgate.Net/Publication/305320484_Siste

m_Pembetungan_Terpusat_Strategi_Melestari 

Yusnita, H. (2023). Sejarah Dakwah Muhammadiyah: Menelusuri Pendidikan 

Pembaharuan Islam Di Kabupaten Sambas. Jurnal Sambas (Studi Agama, 

Masyarakat, Budaya, Adat, Sejarah): Journal Of Religious, Community, Culture, 

Costume, History Studies), 6(1), 46–56. 

Https://Doi.Org/10.37567/Sambas.V6i1.2288. 

 

 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

