
Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

43 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

ETIKA KOLABORASI ULAMA DAN UMARA ERA POST-TRUTH 

PERSPEKTIF QS. AL-BAQARAH: 174 

Fatoni Syakir1, Komarudin Sassi2 

1,2Institut Agama Islam Al-Qur’an Al-Ittifaqiah Indralaya 

fatonisyakir7@gmail.com1, assikomarudin@yahoo.com2       

 

ABSTRAK  

Era post-truth telah membawa tantangan besar bagi kolaborasi ulama dan umara dalam 
menjalankan fungsi kepemimpinan umat. Penelitian ini menganalisis etika kolaborasi 
ulama dan umara dalam era post-truth dengan perspektif QS. Al-Baqarah: 174 yang 
menekankan pentingnya transparansi dan kejujuran dalam menyampaikan kebenaran. 
Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan tafsir tematik 
dan analisis isi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kolaborasi ulama dan umara harus 
didasarkan pada prinsip amanah, transparansi, dan tanggung jawab moral untuk 
menghadapi tantangan disinformasi dan hoaks yang merajalela di era post-truth. 
Implikasi penelitian ini memberikan kerangka etis bagi pemimpin agama dan politik 
dalam menjalankan fungsi kepemimpinan yang berintegritas.   
Kata Kunci: Etika, Kolaborasi, Ulama, Umara, Post-Truth, Al-Baqarah 

 

ABSTRACT  

The post-truth era has posed significant challenges to the collaboration between ulama 
(religious scholars) and umara (political leaders) in fulfilling their leadership roles for the 
Muslim community. This study analyzes the ethics of such collaboration within the 
context of the post-truth era, through the perspective of QS. Al-Baqarah: 174, which 
emphasizes the importance of transparency and honesty in conveying the truth. The 
research employs a qualitative method using thematic interpretation and content 
analysis. The findings indicate that collaboration between ulama and umara must be 
founded on the principles of trust (amanah), transparency, and moral responsibility in 
order to confront the rampant spread of disinformation and hoaxes characteristic of the 
post-truth era. The implications of this study offer an ethical framework for both religious 
and political leaders in exercising leadership with integrity.   
Keywords: Ethics, Collaboration, Ulama, Umara, Post-Truth, Al-Baqarah 

 

 

 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi
mailto:fatonisyakir7@gmail.com
mailto:assikomarudin@yahoo.com


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

44 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

A. PENDAHULUAN 

Era post-truth atau pasca-kebenaran telah mengubah secara fundamental lanskap 

komunikasi dan arus informasi dalam masyarakat kontemporer.1 Dalam konteks 

Indonesia, fenomena ini memiliki dampak signifikan terhadap dinamika hubungan antara 

ulama dan umara sebagai dua entitas utama dalam struktur kepemimpinan umat.2Istilah 

post-truth merujuk pada suatu kondisi di mana fakta objektif kehilangan pengaruhnya 

dalam membentuk opini publik, sementara emosi dan keyakinan personal justru menjadi 

faktor dominan dalam proses pengambilan keputusan sosial dan politik.3 

Kolaborasi antara ulama dan umara dalam tradisi Islam memiliki akar historis yang 

kuat sejak masa kenabian Rasulullah SAW, di mana kedua unsur ini bersinergi dalam 

membangun tata kelola umat yang berkeadilan.4 Namun, realitas era digital yang sarat 

dengan disinformasi dan hoaks menuntut pembaruan pendekatan etis yang lebih 

komprehensif untuk menjaga integritas kolaborasi tersebut.5 

Dalam realitas kontemporer Indonesia, ketegangan dan kolaborasi antara ulama dan 

umara dapat dilihat dari sejumlah kasus aktual. Misalnya, kontroversi fatwa Majelis 

Ulama Indonesia (MUI) terkait pandemi COVID-19 pada tahun 2020, di mana sebagian 

ulama mengeluarkan fatwa pelarangan salat berjamaah di masjid, sementara beberapa 

kepala daerah tetap memperbolehkannya demi stabilitas sosial6. Di bidang sosial-politik, 

polemik dukungan ulama dalam Pemilihan Presiden 2019 juga menunjukkan polarisasi 

yang kuat antara ulama dan umara yang pro terhadap kandidat tertentu7. Dalam aspek 

pendidikan, ketegangan muncul dalam respons sebagian ormas Islam terhadap RUU 

Sistem Pendidikan Nasional (Sisdiknas) yang dinilai mengancam eksistensi pendidikan 

 
1 M. Abdurrahman, Post-Truth dan Tantangan Komunikasi Islam di Era Digital (Jakarta: Prenada Media, 

2023), hlm. 15. 
2 M. Bashori, “Kolaborasi Ulama-Umara dalam Sejarah Islam Indonesia,” Studia Islamika Vol. 29, No. 3 

(2022), hlm. 445. 
3 S. Hidayatullah, Era Post-Truth: Analisis Filosofis dan Teologis (Jakarta: Kencana, 2024), hlm. 23. 
4 Azyumardi Azra, Islam Politik dan Demokrasi di Indonesia (Jakarta: Mizan, 2023), hlm. 67. 
5 Amin, S., Etika Kepemimpinan Islam Kontemporer (Yogyakarta: IRCiSoD, 2023), hlm. 89. 
6 Kompas.com, “Fatwa MUI Terkait Shalat Berjamaah Selama Pandemi,” diakses 1 Juli 2025, 

https://www.kompas.com/tren/read/2020/03/20/094500465/fatwa-mui-terkait-shalat-berjamaah-

selama-pandemi. 
7 CNN Indonesia, “Dukungan Ulama dalam Pilpres 2019: Antara Fatwa dan Politik Praktis,” 15 Februari 

2019, https://www.cnnindonesia.com/nasional/20190215151500-32-371234/dukungan-ulama-

dalam-pilpres-2019. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

45 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

berbasis agama8. Dalam ranah ekonomi, kolaborasi pemerintah dan ulama diuji dalam 

pelaksanaan sertifikasi halal produk UMKM yang dianggap membebani pelaku usaha 

kecil9. 

Dalam konteks ini, QS. Al-Baqarah: 174 menjadi rujukan etis yang relevan: 

"Sesungguhnya orang-orang yang menyembunyikan apa yang telah diturunkan Allah dari 

Kitab dan menjualnya dengan harga murah, mereka tidak memakan ke dalam perutnya 

kecuali api. Allah tidak akan berbicara kepada mereka pada hari kiamat dan tidak akan 

mensucikan mereka. Bagi mereka azab yang pedih."10 Ayat ini mengandung peringatan 

keras terhadap tindakan menyembunyikan kebenaran serta memperjualbelikan informasi 

wahyu demi kepentingan duniawi.11 

Dalam konteks era post-truth, pesan moral dalam ayat ini menjadi semakin relevan, 

terutama sebagai fondasi etis bagi ulama dan umara dalam menjalankan fungsi 

kepemimpinan yang bertanggung jawab, transparan, dan berintegritas.12 

TINJAUAN PUSTAKA 

1. Konsep Post-Truth dalam Perspektif Islam 

Fenomena post-truth sebagai bagian dari dinamika kontemporer telah menjadi 

objek kajian multidisipliner, termasuk dalam ranah studi Islam.13 Istilah post-truth 

mengacu pada situasi sosial di mana fakta-fakta objektif kehilangan otoritasnya dalam 

membentuk opini publik, dan digantikan oleh narasi-narasi emosional serta keyakinan 

personal yang kerap tidak berbasis pada validitas data atau kebenaran ilmiah. Dalam 

konteks ini, Hidayatullah menegaskan bahwa era post-truth ditandai oleh melemahnya 

pengaruh otoritas kebenaran objektif serta menguatnya subjektivitas dalam membentuk 

persepsi publik, terutama melalui media sosial dan platform digital.14 

 
8 Tempo.co, “Ormas Islam Tolak RUU Sisdiknas: Bentuk Ancaman terhadap Lembaga Pendidikan 

Keagamaan,” 21 September 2022, https://nasional.tempo.co/read/1636705/ormas-islam-tolak-ruu-

sisdiknas. 
9 Republika.co.id, “UMKM Keluhkan Sertifikasi Halal, Pemerintah Diminta Libatkan Ulama,” 5 Maret 

2023, https://www.republika.co.id/berita/ro1kdb383/umkm-keluhkan-sertifikasi-halal. 
10 Departemen Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya (Jakarta: Syaamil Quran, 2019), hlm. 26. 
11 A. Fauzan, “Tafsir Kontekstual QS. Al-Baqarah: 174 dalam Era Post-Truth,” Jurnal Tafsir Nusantara 

Vol. 8, No. 2 (2023), hlm. 205. 
12 Nurcholish Madjid, Islam dan Tantangan Era Digital (Jakarta: Paramadina, 2023), hlm. 134. 
13 H. Daulay, Hoaks dan Disinformasi: Perspektif Islam (Medan: Perdana Publishing, 2023), hlm. 45.. 
14 S. Hidayatullah, Era Post-Truth: Analisis Filosofis dan Teologis (Jakarta: Kencana, 2024), hlm. 87. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

46 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

Dari sudut pandang Islam, kondisi tersebut bertentangan secara fundamental 

dengan prinsip talab al-ḥaqq (pencarian kebenaran), yang menjadi salah satu asas utama 

dalam ajaran Al-Qur’an.15Kebenaran dalam Islam tidak bersifat relatif atau ditentukan 

oleh opini mayoritas, melainkan didasarkan pada wahyu, akal sehat, dan prinsip moral 

yang konsisten. Maka dari itu, fenomena post-truth berpotensi mengikis etika 

epistemologis Islam, di mana kejujuran (ṣidq), keadilan (ʿadl), dan tanggung jawab ilmiah 

menjadi pilar utama dalam menyampaikan informasi dan pengetahuan. 

Penelitian yang dilakukan oleh Nashir mengungkap bahwa pengaruh era post-truth 

terhadap masyarakat Muslim Indonesia cukup signifikan, khususnya dalam cara umat 

mengakses, menyebarkan, dan memahami informasi keagamaan.16 Keterbukaan 

informasi di era digital tidak diiringi dengan literasi media yang memadai, sehingga 

menyebabkan terjadinya distorsi dalam penerimaan wacana keagamaan.17 Akibatnya, 

terjadi fragmentasi otoritas keagamaan, di mana otoritas tradisional seperti ulama mulai 

tergeser oleh figur-figur populer di media sosial yang belum tentu memiliki kompetensi 

keilmuan yang memadai. 

Lebih jauh, fenomena ini turut mendorong munculnya konflik interpretatif di 

tengah masyarakat, yang tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga berimplikasi sosial-

politik. Konflik semacam ini sering kali tidak produktif dan berpotensi memecah belah 

umat, karena didasarkan pada emosi dan polarisasi ideologis alih-alih pada kajian ilmiah 

dan dialog konstruktif. Oleh karena itu, tantangan era post-truth tidak dapat diabaikan 

dalam studi Islam kontemporer, khususnya dalam merumuskan strategi etis dan edukatif 

untuk memperkuat literasi keagamaan dan media18. 

2. Relasi Ulama dan Umara dalam Sejarah Islam 

Konsep ulama dan umara sebagai dua pilar utama dalam struktur kepemimpinan 

umat memiliki akar historis yang kuat dan mendalam dalam tradisi politik dan keilmuan 

 
15 H. Ahmadi, “Literasi Media dalam Perspektif Islam: Sebuah Kajian Tafsir Tematik,” Jurnal Studi Al-Qur'an, 
Vol. 18, No. 2 (2022), hlm. 150. 
16 H. Nashir, Islam dan Media: Transformasi Otoritas di Era Digital (Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 
2022), hlm. 123. 
17 B. Effendy, “Politik Identitas dan Fragmentasi Otoritas Keagamaan,” Indonesian Journal of Islamic 
Studies, Vol. 12, No. 1 (2024), hlm. 82. 
18 S. Hidayatullah, Era Post-Truth: Analisis Filosofis dan Teologis (Jakarta: Kencana, 2024). 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

47 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

Islam.19 Secara etimologis dan sosiologis, ulama merujuk pada kelompok ahli ilmu 

agama Islam yang memiliki otoritas dalam memberikan bimbingan spiritual, interpretasi 

hukum syariat, serta legitimasi moral terhadap berbagai persoalan umat. Mereka dianggap 

sebagai pewaris para nabi (waratsat al-anbiyā’) yang bertanggung jawab menjaga 

otentisitas ajaran Islam serta membimbing masyarakat menuju kehidupan yang adil dan 

bermartabat.20 

Sementara itu, umara merujuk pada para pemegang kekuasaan dalam struktur 

pemerintahan—baik sebagai raja, sultan, khalifah, atau pejabat negara modern—yang 

memiliki otoritas administratif dan politik untuk mengelola urusan kenegaraan, 

menegakkan hukum, serta menjaga ketertiban sosial. Dalam idealisasi klasik Islam, 

hubungan antara ulama dan umara bersifat komplementer: ulama memberikan legitimasi 

moral dan keagamaan atas kekuasaan umara, sedangkan umara menyediakan dukungan 

struktural bagi tegaknya nilai-nilai Islam dalam kehidupan publik. 

Menurut studi Azyumardi Azra, dinamika hubungan antara ulama dan umara dalam 

sejarah Islam Indonesia menunjukkan pola yang tidak tunggal, melainkan kompleks dan 

kontekstual.21 Dalam beberapa periode, relasi ini berlangsung harmonis dan saling 

mendukung, seperti pada masa Kesultanan Aceh atau Mataram Islam, di mana ulama 

berperan aktif dalam pendidikan, dakwah, dan bahkan administrasi negara. Namun dalam 

periode lain, hubungan tersebut mengalami ketegangan, terutama ketika umara dianggap 

menyimpang dari prinsip-prinsip keadilan dan syariat, sehingga ulama mengambil posisi 

kritis terhadap otoritas politik. 

Era reformasi yang dimulai pada akhir 1990-an menandai fase baru dalam 

hubungan ulama dan umara di Indonesia.22 Dibukanya keran demokratisasi dan 

partisipasi politik yang lebih luas memungkinkan ulama untuk lebih aktif berkiprah 

dalam ruang publik, termasuk dalam bidang politik elektoral, legislasi, dan advokasi 

kebijakan publik. Perubahan ini memperluas spektrum peran ulama, tidak hanya sebagai 

figur moral dan keagamaan, tetapi juga sebagai aktor politik yang memiliki pengaruh 

dalam pengambilan keputusan strategis negara. Namun demikian, keterlibatan politik 

 
19 M. Bashori, “Kolaborasi Ulama-Umara dalam Sejarah Islam Indonesia,” Studia Islamika, Vol. 29, No. 3 

(2022), hlm. 448. 
20 Azyumardi Azra, Islam Politik dan Demokrasi di Indonesia (Jakarta: Mizan, 2023), hlm. 145 
21 Ibid., hlm. 178. 
22 Z. Qodir, Demokrasi dan Civil Islam di Indonesia (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2023), hlm. 234. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

48 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

tersebut juga menimbulkan tantangan baru, seperti risiko politisasi agama, konflik 

kepentingan, serta pengaburan batas antara otoritas keagamaan dan kepentingan 

kekuasaan. 

Dengan demikian, memahami relasi ulama dan umara secara historis dan 

kontekstual sangat penting untuk merumuskan model kepemimpinan umat yang etis, 

berkeadilan, dan adaptif terhadap tantangan zaman, khususnya di tengah krisis 

epistemologis yang dihadirkan oleh era post-truth. 

3. Etika Kepemimpinan dalam Islam 

Etika kepemimpinan dalam Islam berakar pada konsep fundamental khalīfah fī al-

arḍ (khalifah di bumi), yang menegaskan bahwa setiap pemimpin memiliki mandat moral 

dan spiritual untuk menjalankan amanah kekuasaan sebagai bentuk tanggung jawab 

terhadap Tuhan dan umat manusia.23 Konsep ini tidak hanya menempatkan pemimpin 

sebagai administrator sosial, tetapi juga sebagai penjaga nilai-nilai ketuhanan yang 

menuntut integritas, keadilan, dan kebijaksanaan dalam pengambilan keputusan. Dalam 

kerangka normatif ini, kepemimpinan bukanlah instrumen kekuasaan semata, melainkan 

amanah ilahiyah yang harus dijalankan dengan penuh kesadaran etik dan tanggung jawab 

spiritual. 

Etika kepemimpinan Islam dibangun di atas sejumlah prinsip dasar yang bersifat 

universal dan transhistoris. Di antaranya adalah amanah (kepercayaan), yaitu keharusan 

bagi pemimpin untuk memegang teguh integritas dalam menjalankan tugasnya; ʿadl 

(keadilan), yaitu perlakuan yang setara dan tidak diskriminatif terhadap seluruh anggota 

masyarakat; shūrā (musyawarah), yakni kewajiban untuk melibatkan masyarakat dalam 

proses pengambilan keputusan melalui konsultasi dan partisipasi kolektif; serta 

mas’ūliyyah (tanggung jawab), yang mengharuskan pemimpin bertanggung jawab tidak 

hanya kepada rakyat, tetapi juga kepada Allah SWT.24 

Penelitian yang dilakukan oleh Hasan menyoroti bahwa dalam konteks 

kontemporer, etika kepemimpinan Islam harus mampu mengintegrasikan nilai-nilai 

tradisional tersebut dengan realitas sosial-politik modern, termasuk dinamika globalisasi, 

 
23 N. Hasan, Kepemimpinan Islam dalam Tantangan Modernitas (Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 

2022), hlm. 56. 
24 A. Muhaimin, “Integritas dalam Kepemimpinan: Perspektif Al-Qur'an,” Quranic Studies, Vol. 6, No. 1 

(2024), hlm. 95. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

49 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

perkembangan teknologi informasi, serta krisis epistemologi yang ditandai oleh era post-

truth.25 Dalam era ini, di mana emosi dan opini pribadi sering kali mengalahkan fakta 

objektif, kepemimpinan Islam dituntut untuk tetap berpegang teguh pada prinsip 

kejujuran (ṣidq), transparansi (wudūḥ), dan akuntabilitas (muḥāsabah). 

Hasan juga menegaskan bahwa integritas moral seorang pemimpin menjadi 

semakin penting ketika disinformasi dan manipulasi narasi berkembang luas di ruang 

digital.26 Oleh karena itu, kemampuan seorang pemimpin Muslim untuk menjadi teladan 

dalam berkata benar, menyampaikan informasi secara jujur, dan menolak penyalahgunaan 

kekuasaan merupakan wujud aktualisasi etika kepemimpinan Islam yang relevan dengan 

tantangan era post-truth. Pemimpin yang etis tidak hanya bertanggung jawab atas 

kebijakan publik yang ia hasilkan, tetapi juga atas kualitas wacana yang ia bangun di 

tengah masyarakat. 

Dengan demikian, pembaruan konseptual terhadap etika kepemimpinan Islam 

sangat diperlukan agar tetap kontekstual dan aplikatif dalam menghadapi disrupsi nilai 

yang terjadi di era informasi saat ini. Hal ini penting tidak hanya untuk menjaga 

kepercayaan publik, tetapi juga untuk meneguhkan posisi kepemimpinan Islam sebagai 

sumber moralitas publik yang kredibel dan solutif. 

B. METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode tafsir 

tematik (tafsīr al-mawḍū‘ī) untuk mengkaji QS. Al-Baqarah: 174 dalam kerangka etika 

kolaborasi antara ulama dan umara di era post-truth.27 Pendekatan ini dipilih karena 

memungkinkan peneliti untuk mengaitkan ayat-ayat Al-Qur’an yang relevan secara 

tematik dengan isu kontemporer, serta mendalami makna ayat secara kontekstual dan 

aplikatif. Metode ini juga bersifat integratif, karena mempertemukan analisis teks wahyu 

dengan realitas sosial-politik umat Islam masa kini. 

Sumber data primer dalam penelitian ini adalah Al-Qur’an dan hadis-hadis Nabi 

Muhammad SAW yang berkaitan dengan tema kepemimpinan, kebenaran, dan tanggung 

 
25 Hasan, Kepemimpinan Islam dalam Tantangan Modernitas, hlm. 167. 
26 M. Ibrahim, “Prinsip Transparansi dalam Kepemimpinan Islam,” Jurnal Akhlak dan Tasawuf, Vol. 9, No. 

1 (2023), hlm. 120. 
27 K. Hidayat, “Metode Tafsir Maudhu'i dalam Kajian Kontemporer,” Al-Burhan, Vol. 23, No. 1 (2023), 

hlm. 62. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

50 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

jawab moral.28 Sementara itu, data sekunder diperoleh dari literatur tafsir klasik seperti 

Tafsīr al-Ṭabarī, Tafsīr al-Qurṭubī, dan Tafsīr al-Rāzī, serta tafsir kontemporer seperti 

Tafsir al-Miṣbāḥ karya Quraish Shihab dan Fi Zhilāl al-Qur’ān karya Sayyid Qutb. Di 

samping itu, penelitian ini juga mengacu pada literatur akademik yang membahas 

fenomena post-truth, disinformasi, serta dinamika hubungan ulama dan umara di 

Indonesia.29 

Proses analisis data dilakukan dalam tiga tahapan sistematis. Pertama, peneliti 

melakukan identifikasi terhadap ayat-ayat yang berkaitan dengan tema etika 

kepemimpinan, kebenaran, dan tanggung jawab ulama dan umara. Kedua, dilakukan 

analisis semantik untuk mengungkap makna kata dan struktur linguistik QS. Al-Baqarah: 

174, serta analisis kontekstual terhadap asbāb al-nuzūl (sebab turunnya ayat) dan relasi 

antarayat. Ketiga, hasil analisis tersebut dikontekstualisasikan dengan fenomena post-

truth yang mempengaruhi kualitas kepemimpinan umat, khususnya dalam konteks 

kolaborasi antara otoritas keagamaan dan otoritas politik.30 

Untuk menjaga validitas dan kredibilitas data, penelitian ini menerapkan teknik 

triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan berbagai literatur primer dan sekunder 

guna memastikan konsistensi interpretasi. Selain itu, dilakukan proses peer review 

dengan melibatkan ahli tafsir Al-Qur’an dan pakar studi Islam kontemporer guna menguji 

akurasi analisis dan relevansi tematik terhadap konteks kekinian Validasi ini penting agar 

hasil penelitian tidak hanya sahih secara metodologis, tetapi juga aplikatif dalam 

menjawab tantangan etis yang dihadirkan oleh era post-truth. 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Analisis QS. Al-Baqarah: 174 dalam Konteks Etika Kepemimpinan 

QS. Al-Baqarah: 174 memuat peringatan yang sangat tegas terhadap praktik 

penyembunyian kebenaran (kitmān al-ḥaqq) dan upaya memperjualbelikannya demi 

keuntungan duniawi yang rendah.31 Ayat ini berbunyi: "Sesungguhnya orang-orang yang 

 
28 M. Nur, “Metodologi Penelitian Tafsir Tematik,” Jurnal Metodologi Studi Islam, Vol. 19, No. 2 (2023), 

hlm. 130. 
29 F. Rahman, “Analisis Semantik dalam Studi Al-Qur'an,” Linguistic Studies of Quran, Vol. 4, No. 2 (2022), 

hlm. 185. 
30 D. Prasetyo, “Triangulasi dalam Penelitian Kualitatif Studi Islam,” Research Methods in Islamic Studies, 

Vol. 5, No. 1 (2024), hlm. 52. 
31 A. Fauzan, “Tafsir Kontekstual QS. Al-Baqarah: 174 dalam Era Post-Truth,” Jurnal Tafsir Nusantara, 

Vol. 8, No. 2 (2023), hlm. 210. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

51 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

menyembunyikan apa yang telah Allah turunkan dari Kitab dan mereka menjualnya 

dengan harga yang sedikit, mereka tidak memakan dalam perut mereka kecuali api. Allah 

tidak akan berbicara kepada mereka pada hari kiamat dan tidak akan menyucikan 

mereka. Dan bagi mereka azab yang pedih." Dalam perspektif tafsir tematik, ayat ini 

tidak hanya merupakan kecaman terhadap tindakan ahli kitab yang menyembunyikan 

wahyu, tetapi juga menjadi prinsip universal yang menentang segala bentuk 

pengkhianatan terhadap kebenaran dalam konteks sosial dan kepemimpinan. 

Frasa "yaktumūna mā anzala Allāh" (menyembunyikan apa yang diturunkan Allah) 

secara semantik tidak terbatas pada penolakan eksplisit terhadap wahyu Ilahi, tetapi juga 

mencakup bentuk-bentuk penyembunyian informasi, penyelewengan makna, serta 

manipulasi data yang mengaburkan kebenaran yang telah diketahui secara ilmiah, 

normatif, maupun moral.32 Dalam konteks hubungan ulama dan umara, ayat ini 

mengandung pesan etis yang mendalam agar kedua otoritas tersebut tidak 

menyalahgunakan pengetahuan atau kekuasaan untuk menyesatkan publik, baik dengan 

cara aktif menyebarkan disinformasi, maupun secara pasif membiarkan kebohongan 

tersebar tanpa koreksi. 

Pada era post-truth, praktik kitmān al-ḥaqq memperoleh bentuk baru yang lebih 

kompleks dan sistemik, seperti manipulasi narasi, diseminasi hoaks melalui media digital, 

serta selektivitas informasi yang bertujuan membentuk opini publik secara tidak jujur.33 

Konsekuensi dari tindakan semacam ini tidak hanya bersifat sosial dan politik, tetapi juga 

memiliki dimensi eskatologis sebagaimana disebutkan dalam ayat tersebut: pelakunya 

akan mengalami pengabaian Ilahi pada hari kiamat, tidak diberi hak berbicara, tidak 

disucikan, dan ditimpa azab yang pedih.34 

Oleh karena itu, QS. Al-Baqarah: 174 memberikan kerangka normatif yang kuat 

bagi ulama dan umara dalam menjalankan fungsi kepemimpinan mereka. Mereka 

dituntut untuk menjunjung tinggi prinsip transparansi, menyampaikan kebenaran secara 

utuh tanpa manipulasi, serta menghindari segala bentuk politisasi informasi yang dapat 

merusak integritas moral umat. Ayat ini menjadi titik tolak penting dalam membangun 

 
32 S. Amin, Etika Kepemimpinan Islam Kontemporer (Yogyakarta: IRCiSoD, 2023), hlm. 123. 
33 F. Rahman, “Analisis Semantik dalam Studi Al-Qur'an,” Linguistic Studies of Quran, Vol. 4, No. 2 (2022), 

hlm. 190. 
34 A. Salim, Hoaks dan Counter-Narrative dalam Islam (Jakarta: Republika Penerbit, 2024), hlm. 78. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

52 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

etika kolaborasi yang berbasis pada kejujuran, tanggung jawab, dan kesadaran spiritual 

terhadap amanah kepemimpinan. 

2. Tantangan Era Post-Truth bagi Kolaborasi Ulama-Umara 

Era post-truth membawa tantangan yang kompleks dan khusus terhadap pola 

kolaborasi antara ulama dan umara di Indonesia sebagai dua pilar utama dalam struktur 

kepemimpinan umat.35 Salah satu tantangan utama adalah proliferasi informasi melalui 

media sosial yang begitu cepat dan tidak tersaring. Fenomena ini telah secara signifikan 

mengaburkan batas antara informasi yang sahih dan informasi yang bersifat spekulatif, 

manipulatif, atau bahkan palsu (hoaks). Dalam situasi demikian, kredibilitas ulama 

sebagai otoritas keagamaan yang seharusnya menjadi rujukan moral dan spiritual 

mengalami tekanan yang besar.36 Demikian pula, umara atau pemimpin politik 

menghadapi kesulitan dalam mempertahankan kepercayaan publik karena seringkali 

dianggap sebagai bagian dari produksi dan reproduksi disinformasi, terutama dalam 

kontestasi politik. 

Tantangan kedua yang menonjol adalah menguatnya polarisasi politik di ruang 

publik, yang turut memengaruhi objektivitas ulama dalam menjalankan peran keagamaan 

mereka.37 Dalam berbagai kasus, sejumlah ulama terjebak dalam arus politik praktis, baik 

secara langsung melalui afiliasi partai politik maupun secara tidak langsung melalui 

endorsement terhadap figur atau kelompok tertentu.38 Keterlibatan ini berpotensi 

mengikis independensi moral mereka dan menjauhkan mereka dari prinsip qaul al-ḥaqq 

(berkata benar), terutama ketika kebenaran harus disampaikan kepada pihak yang 

memiliki kekuasaan atau kepentingan yang besar. 

Sebaliknya, tidak sedikit umara yang secara strategis memanfaatkan simbol-simbol 

agama serta legitimasi ulama untuk menguatkan posisi politik mereka. Praktik ini, jika 

tidak diiringi dengan pertimbangan etis dan komitmen terhadap nilai-nilai kebenaran, 

dapat mereduksi fungsi agama menjadi alat legitimasi kekuasaan semata. Relasi ulama 

 
35 R. Anwar, “Ulama dan Media Sosial: Transformasi Otoritas Keagamaan di Era Digital,” Jurnal 

Komunikasi Islam, Vol. 14, No. 1 (2024), hlm. 30. 
36 B. Setiawan, “Media Sosial dan Transformasi Dakwah,” Jurnal Dakwah, Vol. 24, No. 2 (2023), hlm. 165. 
37 Y. Latif, “Polarisasi Politik dan Independensi Ulama,” Jurnal Politik Islam, Vol. 11, No. 2 (2022), hlm. 

275. 
38 M. Ridwan, “Konflik Kepentingan dalam Relasi Ulama-Umara,” Journal of Islamic Political Studies, 

Vol. 8, No. 1 (2023), hlm. 245. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

53 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

dan umara yang ideal seharusnya dibangun di atas asas ta'awun (kerja sama) yang bersifat 

kritis dan konstruktif, bukan relasi yang transaksional dan oportunistik. 

Dengan demikian, dalam konteks era post-truth, kolaborasi antara ulama dan 

umara membutuhkan peneguhan ulang terhadap prinsip-prinsip etika kepemimpinan 

Islam yang menekankan pada integritas, objektivitas, dan keberpihakan terhadap 

kebenaran. Tanpa upaya reflektif dan korektif tersebut, relasi keduanya berisiko 

kehilangan kepercayaan publik dan gagal dalam menjalankan fungsi transformatifnya 

dalam masyarakat. 

3. Prinsip Etika Kolaborasi dalam Perspektif QS. Al-Baqarah: 174 

Berdasarkan analisis terhadap QS. Al-Baqarah: 174, dapat dirumuskan sejumlah 

prinsip etis yang menjadi fondasi normatif bagi kolaborasi antara ulama dan umara dalam 

menjalankan fungsi kepemimpinan umat, khususnya di tengah tantangan era post-truth. 

Prinsip-prinsip ini bersifat universal dan memiliki landasan kuat dalam ajaran Islam, baik 

dari Al-Qur’an maupun praktik kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dan para 

sahabatnya. Setidaknya terdapat tiga prinsip utama yang relevan dalam konteks 

kontemporer: transparansi, integritas, dan tanggung jawab moral. 

a. Transparansi (Shafāfiyyah) 

Prinsip shafāfiyyah atau transparansi menuntut keterbukaan dalam menyampaikan 

informasi serta kejujuran dalam proses komunikasi publik.39 Dalam konteks 

kepemimpinan Islam, ulama dan umara memiliki tanggung jawab untuk menyampaikan 

fakta secara utuh dan tidak menyembunyikan kebenaran yang relevan dengan 

kepentingan umat. Ketertutupan informasi atau penyampaian yang selektif berpotensi 

menciptakan ketimpangan pengetahuan dan menyesatkan publik. 

Pada era post-truth, di mana disinformasi dan manipulasi data berkembang secara 

masif melalui berbagai platform digital, prinsip transparansi menjadi benteng utama 

untuk melawan penyebaran informasi yang menyesatkan.40 Melalui transparansi, 

kepercayaan publik dapat dibangun dan dipertahankan, serta menjadi dasar dari 

akuntabilitas kepemimpinan yang sehat. Oleh karena itu, baik ulama maupun umara 

 
39 M. Ibrahim, “Prinsip Transparansi dalam Kepemimpinan Islam,” Jurnal Akhlak dan Tasawuf, Vol. 9, No. 

1 (2023), hlm. 125. 
40 A. Khoiruddin, Fact-Checking dalam Perspektif Islam (Surabaya: Airlangga University Press, 2023), 

hlm. 134. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

54 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

dituntut untuk menyediakan akses informasi yang dapat diverifikasi, terbuka terhadap 

kritik, dan tidak menyalahgunakan narasi agama atau kekuasaan untuk tujuan sempit. 

b. Integritas (Nazāhah)  

Prinsip nazāhah atau integritas merujuk pada konsistensi antara perkataan dan 

perbuatan, serta komitmen penuh terhadap nilai-nilai kebenaran, meskipun hal tersebut 

mungkin bertentangan dengan kepentingan pribadi, kelompok, atau bahkan politik.41 

Dalam etika kepemimpinan Islam, integritas merupakan manifestasi dari sifat ṣidq (jujur) 

dan amanah (dapat dipercaya), yang merupakan syarat utama bagi seorang pemimpin, 

baik dalam ranah keagamaan maupun politik. 

Ulama dan umara dituntut untuk menghindari konflik kepentingan yang dapat 

mencemari objektivitas mereka dalam menjalankan tugas kepemimpinan.42 Ketika 

kepentingan politik atau ekonomi menjadi dominan dalam pengambilan keputusan, maka 

fungsi bimbingan moral yang seharusnya menjadi kekuatan utama dari kolaborasi ini 

akan tereduksi. Oleh karena itu, integritas menjadi syarat mutlak untuk menjaga marwah 

kepemimpinan Islam agar tetap dipercaya dan dihormati. 

c. Tanggung Jawab Moral (Mas'ūliyyah Akhlāqiyyah) 

Prinsip mas’ūliyyah akhlāqiyyah atau tanggung jawab moral menekankan bahwa 

setiap pernyataan, kebijakan, dan tindakan ulama dan umara memiliki implikasi etis yang 

tidak bisa diabaikan.43Dalam perspektif Islam, kepemimpinan bukan hanya tanggung 

jawab administratif, tetapi juga amanah moral yang akan dimintai pertanggungjawaban 

di hadapan Allah SWT dan masyarakat. 

Pada era post-truth, di mana persepsi publik dapat dengan mudah dibentuk oleh 

narasi yang tidak akurat, tanggung jawab moral menjadi semakin berat.44 Kesalahan 

informasi atau pembiaran terhadap kebohongan tidak lagi bersifat individual, melainkan 

memiliki dampak kolektif yang dapat mengancam kohesi sosial, menurunkan kualitas 

 
41 A. Muhaimin, “Integritas dalam Kepemimpinan: Perspektif Al-Qur'an,” Quranic Studies, Vol. 6, No. 1 

(2024), hlm. 98. 
42 M. Ridwan, “Konflik Kepentingan dalam Relasi Ulama-Umara,” Journal of Islamic Political Studies, 

Vol. 8, No. 1 (2023), hlm. 248. 
43 N. Hasan, Kepemimpinan Islam dalam Tantangan Modernitas (Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 

2022), hlm. 189. 
44 A. Salim, Hoaks dan Counter-Narrative dalam Islam (Jakarta: Republika Penerbit, 2024), hlm. 145. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

55 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

demokrasi, dan melemahkan integritas institusional. Oleh karena itu, ulama dan umara 

harus senantiasa mengevaluasi setiap langkahnya melalui lensa etika Islam yang 

berorientasi pada kemaslahatan dan kebenaran. 

4. Model Kolaborasi Etis Ulama-Umara Era Post-Truth 

Berdasarkan analisis normatif dan kontekstual terhadap QS. Al-Baqarah: 174 serta 

tantangan yang dihadirkan oleh era post-truth, dapat dirumuskan suatu model kolaborasi 

etis antara ulama dan umara yang bersifat aplikatif dan responsif terhadap kebutuhan 

zaman. Model ini bertujuan untuk memperkuat fungsi kepemimpinan umat dalam 

menjaga integritas informasi, membangun kesadaran kritis masyarakat, dan mendorong 

komunikasi publik yang beretika. Terdapat tiga komponen utama yang menjadi fondasi 

model kolaboratif tersebut: verifikasi bersama, pendidikan literasi, dan komunikasi etis. 

a. Verifikasi Bersama 

Komponen pertama adalah penguatan mekanisme verifikasi informasi melalui 

kolaborasi lintas otoritas. Dalam era post-truth, arus informasi yang deras dan tidak 

terverifikasi menuntut ulama dan umara untuk bekerja sama dalam memastikan akurasi 

setiap informasi yang akan disampaikan kepada publik.45 

Upaya ini dapat diwujudkan melalui pembentukan tim verifikasi (fact-checking) 

terpadu yang melibatkan para ahli dari berbagai disiplin ilmu—termasuk ilmu 

komunikasi, studi keislaman, hukum, dan teknologi informasi. Tujuan utama dari tim ini 

adalah mencegah penyebaran informasi yang keliru, baik yang bersifat teologis maupun 

politis, serta membangun budaya keterbukaan terhadap koreksi informasi yang salah. 

b. Pendidikan Literasi 

Komponen kedua adalah kolaborasi dalam program literasi media dan informasi 

(media and information literacy) yang diarahkan untuk meningkatkan kapasitas 

masyarakat dalam mengenali, menganalisis, dan mengevaluasi informasi secara kritis.46 

Dalam konteks ini, ulama dan umara harus mengambil peran aktif sebagai edukator yang 

tidak hanya menyampaikan konten yang benar, tetapi juga membentuk sikap kritis dan 

etis dalam mengonsumsi informasi. 

 
45 A. Khoiruddin, Fact-Checking dalam Perspektif Islam (Surabaya: Airlangga University Press, 2023), 

hlm. 167. 
46 M. Jannah, “Literasi Digital dan Pendidikan Islam,” Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 15, No. 1 (2024), hlm.  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

56 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

Program literasi ini dapat dilakukan melalui lembaga pendidikan formal maupun 

non-formal, khutbah, majelis taklim, serta kanal digital resmi pemerintah dan organisasi 

keagamaan.47 Lebih dari itu, ulama dan umara juga harus menjadi role model dalam 

praktik bermedia sosial yang bertanggung jawab, dengan menghindari ujaran kebencian, 

provokasi, dan penyebaran narasi yang dapat memperkeruh kohesi sosial. 

c. Komunikasi Etis 

Komponen ketiga adalah pengembangan pedoman komunikasi etis yang 

mengintegrasikan nilai-nilai ajaran Islam—seperti ṣidq (jujur), ḥilm (santun), dan ‘adl 

(adil)—dengan prinsip-prinsip komunikasi publik modern.48 Pedoman ini penting untuk 

membentuk gaya komunikasi ulama dan umara yang tidak hanya efektif secara retorika, 

tetapi juga konstruktif secara sosial. 

Elemen-elemen penting dalam pedoman ini mencakup: (a) penggunaan bahasa 

yang tidak provokatif atau diskriminatif, (b) kewajiban untuk memverifikasi setiap 

informasi sebelum disampaikan, (c) penghormatan terhadap keragaman pandangan dalam 

masyarakat, serta (d) komitmen untuk tidak menyalahgunakan simbol-simbol agama 

demi kepentingan politik jangka pendek. 

Dengan mengimplementasikan tiga komponen tersebut secara konsisten, kolaborasi 

ulama dan umara diharapkan dapat menjawab tantangan era post-truth secara lebih 

sistematis dan berkelanjutan. Model ini tidak hanya memperkuat otoritas moral dan sosial 

kedua aktor tersebut, tetapi juga membangun masyarakat yang lebih resilien terhadap 

disinformasi dan lebih partisipatif dalam kehidupan demokratis yang sehat. 

5. Implikasi dan Rekomendasi 

A. Implikasi Teoritis 

Penelitian ini memberikan kontribusi signifikan terhadap pengembangan teori etika 

kepemimpinan Islam, khususnya dalam konteks era digital yang ditandai dengan 

munculnya fenomena post-truth.49 Dalam konteks epistemologi Islam, kepemimpinan 

bukan hanya merupakan fungsi administratif dan politis, tetapi juga amanah etis dan 

 
47 T. Suharto, “Pendidikan Literasi dalam Kurikulum Islam,” Islamic Education Review, Vol. 13, No. 1 

(2024), hlm. 78. 
48 F. Ismail, “Komunikasi Etis dalam Tradisi Islam,” Islamic Communication Journal, Vol. 7, No. 2 (2022), 

hlm. 198. 
49 S. Amin, Etika Kepemimpinan Islam Kontemporer (Yogyakarta: IRCiSoD, 2023), hlm. 234. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

57 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

spiritual yang menuntut akuntabilitas multidimensi: kepada Tuhan, kepada masyarakat, 

dan kepada diri sendiri sebagai pemegang tanggung jawab moral. Namun, disrupsi 

informasi dan krisis kepercayaan yang terjadi di era digital menuntut adanya pembaruan 

konseptual terhadap nilai-nilai etika tradisional agar tetap relevan dan aplikatif. 

Dengan mengintegrasikan analisis terhadap QS. Al-Baqarah: 174—yang secara 

eksplisit mengecam praktik penyembunyian dan manipulasi kebenaran—dalam kerangka 

fenomenologis post-truth, penelitian ini berhasil membuka ruang baru dalam kajian etika 

kepemimpinan Islam.50 Al-Qur’an tidak hanya menjadi sumber hukum normatif, tetapi 

juga dapat difungsikan sebagai perangkat analisis etis terhadap fenomena sosial 

kontemporer. Dalam hal ini, pendekatan tafsīr mawḍū‘ī (tematik) menjadi alat yang 

efektif untuk menjembatani teks wahyu dengan realitas sosial-politik umat masa kini. 

Lebih jauh, kontribusi penelitian ini tidak terbatas pada wilayah konseptual, tetapi 

juga praktis. Dengan merumuskan prinsip-prinsip etis seperti transparansi (shafāfiyyah), 

integritas (nazāhah), dan tanggung jawab moral (mas’ūliyyah akhlāqiyyah), serta 

menawarkan model kolaborasi ulama–umara yang berbasis pada verifikasi bersama, 

pendidikan literasi, dan komunikasi etis, penelitian ini memberikan kerangka operasional 

bagi pelaku kepemimpinan Islam dalam merespons tantangan digitalisasi informasi. 

Dengan demikian, penelitian ini memperluas horizon studi Islam kontemporer, 

tidak hanya dengan memperkuat akar normatif kepemimpinan dalam Al-Qur’an, tetapi 

juga dengan menghadirkan respons teoretis yang kontekstual terhadap tantangan zaman. 

Kontribusi ini diharapkan dapat menjadi rujukan awal bagi penelitian lanjutan yang lebih 

interdisipliner dalam bidang etika Islam, kepemimpinan, dan komunikasi digital. 

B. Implikasi Praktis 

Secara praktis, penelitian ini memberikan kontribusi aplikatif berupa kerangka etis 

yang dapat dijadikan acuan oleh ulama dan umara dalam menjalankan fungsi 

kepemimpinan mereka di tengah tantangan era post-truth.51 Kerangka ini dirancang 

untuk menjawab kebutuhan kontekstual akan kepemimpinan yang tidak hanya sah secara 

struktural, tetapi juga sahih secara moral dan etis. Dalam iklim sosial yang rawan 

 
50 N. Madjid, Islam dan Tantangan Era Digital (Jakarta: Paramadina, 2023), hlm. 198. 
51 N. Hasan, Kepemimpinan Islam dalam Tantangan Modernitas (Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 

2022), hlm. 245. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

58 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

disinformasi, manipulasi narasi, serta polarisasi politik dan agama, kepemimpinan yang 

berbasis pada nilai-nilai kejujuran, keterbukaan, dan tanggung jawab menjadi semakin 

penting untuk menjaga keutuhan umat dan stabilitas sosial. 

Model kolaborasi etis ulama dan umara yang dirumuskan dalam penelitian ini 

mengandung tiga pilar utama—verifikasi bersama, pendidikan literasi, dan komunikasi 

etis—yang bersifat operasional dan kontekstual.52 Ketiga pilar ini dapat diadopsi sebagai 

prinsip dasar dalam penyusunan kebijakan publik, pengembangan program edukasi 

masyarakat, serta pelatihan bagi pemimpin keagamaan dan politik di tingkat lokal 

maupun nasional. Dengan adanya model ini, diharapkan relasi antara otoritas keagamaan 

dan kekuasaan politik tidak lagi bersifat transaksional atau simbolik semata, tetapi 

menjadi kemitraan strategis dalam membangun masyarakat yang melek informasi, 

religius, dan etis. 

Selain itu, kerangka ini juga dapat menjadi rujukan dalam penguatan tata kelola 

institusi keagamaan dan pemerintahan, khususnya dalam bidang komunikasi publik, 

pendidikan sosial, serta pengawasan terhadap penyebaran informasi di ruang digital. 

Penguatan nilai transparansi, integritas, dan mas’uliyyah akhlāqiyyah di dalam praktik 

kepemimpinan diharapkan dapat meminimalisasi penyalahgunaan otoritas—baik oleh 

ulama dalam bentuk fatwa yang bias, maupun oleh umara dalam bentuk eksploitasi 

simbol agama untuk kepentingan elektoral. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya bersifat konseptual, tetapi juga 

menyumbang pemikiran praktis yang aplikatif dalam bidang kebijakan sosial-politik dan 

pendidikan Islam. Rekomendasi yang ditawarkan bersifat implementatif dan dapat 

digunakan oleh berbagai pihak yang berkepentingan dalam pembangunan etika publik 

berbasis nilai-nilai Islam. 

C. Rekomendasi 

1. Penguatan Institusi 

Langkah pertama yang krusial adalah penguatan institusi yang dapat menjadi ruang 

dialog dan kolaborasi antara ulama dan umara, dengan fondasi nilai-nilai etika 

Islam yang jelas dan terstruktur.53 Institusi ini dapat berbentuk forum bersama atau 

 
52 Z. Qodir, Demokrasi dan Civil Islam di Indonesia (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2023), hlm. 289. 
53 Azyumardi Azra, Islam Politik dan Demokrasi di Indonesia (Jakarta: Mizan, 2023), hlm. 345. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

59 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

dewan etika lintas sektor yang tidak hanya bersifat konsultatif, tetapi juga mampu 

memberikan arahan strategis dalam kebijakan publik yang menyentuh isu-isu 

sensitif seperti agama, politik, dan sosial. Keberadaan institusi semacam ini penting 

untuk membangun komunikasi yang berkelanjutan, meminimalisasi 

kesalahpahaman antara otoritas agama dan negara, serta memastikan bahwa 

kepentingan umat tetap menjadi prioritas utama. 

2. Pengembangan Kurikulum 

Langkah kedua adalah pengembangan kurikulum pendidikan Islam yang secara 

sistematis mengintegrasikan materi tentang etika komunikasi Islam, literasi media, 

dan analisis kritis terhadap informasi.54 Kurikulum ini perlu diterapkan mulai dari 

jenjang pendidikan dasar hingga pendidikan tinggi keislaman, baik di pesantren, 

madrasah, maupun perguruan tinggi Islam. Integrasi ini akan memperkuat 

kemampuan generasi muda Muslim dalam menghadapi arus informasi yang tidak 

terkontrol, sekaligus menanamkan kesadaran etis bahwa menyampaikan kebenaran 

adalah bagian dari amanah intelektual dan spiritual. 

3. Pengembangan Platform Digital 

Langkah ketiga adalah pengembangan platform digital yang difungsikan sebagai 

kanal penyebaran informasi yang terverifikasi, edukatif, dan selaras dengan nilai-

nilai Islam.55 Platform ini dapat dikembangkan secara kolaboratif oleh institusi 

keagamaan, kementerian terkait, dan komunitas digital Muslim untuk menjadi 

rujukan terpercaya dalam bidang keislaman, sosial, dan kebijakan publik. Di tengah 

dominasi media sosial yang seringkali menyebarkan narasi yang tidak diverifikasi, 

kehadiran platform digital yang kredibel dan dikelola secara profesional menjadi 

instrumen penting dalam membentuk budaya informasi yang sehat dan bertanggung 

jawab. 

D. KESIMPULAN DAN SARAN 

Era post-truth telah menghadirkan tantangan serius terhadap efektivitas kolaborasi 

antara ulama dan umara dalam menjalankan fungsi kepemimpinan umat Islam. Dalam 

 
54 T. Suharto, “Pendidikan Literasi dalam Kurikulum Islam,” Islamic Education Review, Vol. 13, No. 1 

(2024), hlm. 85. 
55 A. Wahid, Platform Digital untuk Dakwah Kontemporer (Malang: UIN Maliki Press, 2023), hlm. 167. 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

60 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

konteks ini, QS. Al-Baqarah: 174 memberikan fondasi etis yang mendalam, yang 

menegaskan pentingnya transparansi, integritas, dan tanggung jawab moral sebagai 

prinsip-prinsip utama dalam menyampaikan dan mengelola kebenaran. Ayat ini 

memberikan kerangka normatif yang relevan untuk menanggapi krisis epistemologis dan 

etis yang terjadi akibat dominasi narasi subjektif dan disinformasi di ruang publik. 

Merespons tantangan tersebut, penelitian ini merumuskan suatu model kolaborasi 

etis ulama–umara yang mencakup tiga komponen utama: (1) verifikasi bersama sebagai 

mekanisme untuk memastikan akurasi informasi; (2) pendidikan literasi sebagai strategi 

peningkatan kesadaran kritis masyarakat terhadap informasi; dan (3) komunikasi etis 

sebagai pedoman interaksi publik yang berlandaskan nilai-nilai Islam. Model ini disusun 

secara kontekstual berdasarkan realitas sosial-politik Indonesia, namun memiliki 

relevansi yang luas dan potensial untuk diadaptasi di negara-negara Muslim lain yang 

menghadapi dinamika serupa dalam menghadapi era post-truth. 

Selain kontribusi konseptual, penelitian ini juga membuka ruang untuk kajian 

lanjutan yang bersifat empiris. Diperlukan penelitian lebih lanjut yang mengeksplorasi 

implementasi praktis dari model kolaborasi etis ini dalam berbagai konteks institusional, 

baik di tingkat lokal maupun nasional. Penelitian tersebut penting untuk menguji 

efektivitas dan keberlanjutan model ini dalam menjawab tantangan disinformasi, 

polarisasi politik, dan krisis otoritas keagamaan di era digital. Dengan demikian, 

penelitian ini diharapkan dapat menjadi fondasi awal bagi pengembangan framework 

etika kepemimpinan Islam yang lebih adaptif terhadap dinamika zaman. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Abdurrahman, M. (2023). Post-Truth dan Tantangan Komunikasi Islam di Era Digital. 

Jakarta: Prenada Media.  

Ahmadi, H. (2022). "Literasi Media dalam Perspektif Islam: Sebuah Kajian Tafsir 

Tematik." Jurnal Studi Al-Qur'an, 18(2), 145-167.  

Amin, S. (2023). Etika Kepemimpinan Islam Kontemporer. Yogyakarta: IRCiSoD.  

Anwar, R. (2024). "Ulama dan Media Sosial: Transformasi Otoritas Keagamaan di Era 

Digital." Jurnal Komunikasi Islam, 14(1), 23-45.  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

61 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

Azra, A. (2023). Islam Politik dan Demokrasi di Indonesia. Jakarta: Mizan.  

Bashori, M. (2022). "Kolaborasi Ulama-Umara dalam Sejarah Islam Indonesia." Studia 

Islamika, 29(3), 445-472.  

CNN Indonesia. (2019). “Dukungan Ulama dalam Pilpres 2019: Antara Fatwa dan Politik 

Praktis.” Diakses dari https://www.cnnindonesia.com. 

Daulay, H. (2023). Hoaks dan Disinformasi: Perspektif Islam. Medan: Perdana 

Publishing.  

Effendy, B. (2024). "Politik Identitas dan Fragmentasi Otoritas Keagamaan." Indonesian 

Journal of Islamic Studies, 12(1), 78-95.  

Fauzan, A. (2023). "Tafsir Kontekstual QS. Al-Baqarah: 174 dalam Era Post-Truth." 

Jurnal Tafsir Nusantara, 8(2), 201-220.  

Hasan, N. (2022). Kepemimpinan Islam dalam Tantangan Modernitas. Bandung: 

Simbiosa Rekatama Media.  

Hidayat, K. (2023). "Metode Tafsir Maudhu'i dalam Kajian Kontemporer." Al-Burhan, 

23(1), 56-78.  

Hidayatullah, S. (2024). Era Post-Truth: Analisis Filosofis dan Teologis. Jakarta: 

Kencana.  

Ibrahim, M. (2023). "Prinsip Transparansi dalam Kepemimpinan Islam." Jurnal Akhlak 

dan Tasawuf, 9(1), 112-135.  

Ismail, F. (2022). "Komunikasi Etis dalam Tradisi Islam." Islamic Communication 

Journal, 7(2), 189-210.  

Jannah, M. (2024). "Literasi Digital dan Pendidikan Islam." Jurnal Pendidikan Islam, 

15(1), 34-56.  

Khoiruddin, A. (2023). Fact-Checking dalam Perspektif Islam. Surabaya: Airlangga 

University Press.  

Kompas.com. (2020). “Fatwa MUI Terkait Shalat Berjamaah Selama Pandemi.” Diakses 

dari https://www.kompas.com. 

Latif, Y. (2022). "Polarisasi Politik dan Independensi Ulama." Jurnal Politik Islam, 11(2), 

267-289.  

Madjid, N. (2023). Islam dan Tantangan Era Digital. Jakarta: Paramadina.  

Muhaimin, A. (2024). "Integritas dalam Kepemimpinan: Perspektif Al-Qur'an." Quranic 

Studies, 6(1), 89-107.  

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi
https://www.cnnindonesia.com/
https://www.kompas.com/


Jurnal Pendidikan Integratif 
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi  

 

 

62 

Vol 6, No 3, Tahun 2025 

Nashir, H. (2022). Islam dan Media: Transformasi Otoritas di Era Digital. Yogyakarta: 

Suara Muhammadiyah.  

Nur, M. (2023). "Metodologi Penelitian Tafsir Tematik." Jurnal Metodologi Studi Islam, 

19(2), 123-145.  

Prasetyo, D. (2024). "Triangulasi dalam Penelitian Kualitatif Studi Islam." Research 

Methods in Islamic Studies, 5(1), 45-67.  

Qodir, Z. (2023). Demokrasi dan Civil Islam di Indonesia. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.  

Rahman, F. (2022). "Analisis Semantik dalam Studi Al-Qur'an." Linguistic Studies of 

Quran, 4(2), 178-195.  

Republika.co.id. (2023). “UMKM Keluhkan Sertifikasi Halal, Pemerintah Diminta 

Libatkan Ulama.” Diakses dari https://www.republika.co.id. 

Ridwan, M. (2023). "Konflik Kepentingan dalam Relasi Ulama-Umara." Journal of 

Islamic Political Studies, 8(1), 234-256.  

Salim, A. (2024). Hoaks dan Counter-Narrative dalam Islam. Jakarta: Republika 

Penerbit.  

Setiawan, B. (2023). "Media Sosial dan Transformasi Dakwah." Jurnal Dakwah, 24(2), 

156-178.  

Siregar, H. (2022). "Validitas Data dalam Penelitian Tafsir." Tafsir Research Journal, 

12(2), 201-223.  

Suharto, T. (2024). "Pendidikan Literasi dalam Kurikulum Islam." Islamic Education 

Review, 13(1), 67-89.  

Tempo.co. (2022). “Ormas Islam Tolak RUU Sisdiknas: Bentuk Ancaman terhadap 

Lembaga Pendidikan Keagamaan.” Diakses dari https://www.tempo.co. 

Wahid, A. (2023). Platform Digital untuk Dakwah Kontemporer. Malang: UIN Maliki 

Press. 

 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi
https://www.republika.co.id/
https://www.tempo.co/

