Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 4, Tahun 2025

PERAN TRADISI KOLOMAN DALAM PENDIDIKAN NONFORMAL DAN
PEMBENTUKAN SIKAP MODERAT BERAGAMA DI MADURA

Taufiqurrahman'!
"Universitas Islam Negeri Madura

fahimulfurgan@gmail.com

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran tradisi Koloman sebagai bentuk
pendidikan nonformal dalam pembentukan sikap moderat beragama masyarakat
Madura. Tradisi Koloman, yang berupa pertemuan rutin keagamaan dan sosial, telah
lama menjadi bagian dari kehidupan masyarakat Madura. Namun, kajian ilmiah yang
secara khusus menelaahnya dari perspektif pendidikan dan moderasi beragama masih
terbatas. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif.
Data diperoleh melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan tokoh
agama, tokoh masyarakat, serta peserta Koloman, dan dokumentasi kegiatan di
beberapa kabupaten di Madura. Analisis data dilakukan melalui reduksi, penyajian data,
dan penarikan kesimpulan secara induktif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi
Koloman berfungsi tidak hanya sebagai sarana ritual keagamaan, tetapi juga sebagai
wahana pendidikan nonformal yang menanamkan nilai-nilai kebersamaan, toleransi, dan
tanggung jawab sosial. Melalui aktivitas kolektif seperti pembacaan doa, musyawarah,
dan kegiatan sosial, peserta Koloman belajar tentang pentingnya keseimbangan antara
komitmen keagamaan dan keterbukaan terhadap perbedaan. Dengan demikian,
Koloman berkontribusi nyata terhadap pembentukan sikap moderat beragama dan
penguatan kohesi sosial di masyarakat Madura. Penelitian ini menegaskan bahwa
pelestarian tradisi lokal seperti Koloman memiliki relevansi strategis dalam memperkuat
pendidikan karakter dan moderasi beragama di Indonesia.

Kata Kunci: Koloman, Pendidikan Nonformal, Moderasi Beragama, Kearifan Lokal,
Madura.

ABSTRACT

This study aims to analyze the role of the Koloman tradition as a form of non-formal
education in shaping the religious moderation attitudes of the Madurese community.
Koloman, a regular religious and social gathering, has long been an integral part of
Madurese cultural life. However, scholarly studies that specifically examine it from the
perspectives of education and religious moderation remain limited. This research
employs a qualitative approach with a descriptive method. Data were collected through
participatory observation, in-depth interviews with religious leaders, community figures,

67


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi
mailto:fahimulfurqan@gmail.com

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 4, Tahun 2025

and Koloman participants, as well as documentation of activities conducted across
several districts in Madura. Data analysis was carried out through reduction, data
presentation, and inductive conclusion drawing. The findings reveal that the Koloman
tradition serves not only as a medium for religious rituals but also as a form of non-
formal education that instills values of togetherness, tolerance, and social responsibility.
Through collective activities such as prayer recitations, discussions, and social actions,
participants learn the importance of maintaining a balance between religious
commitment and openness to diversity. Thus, Koloman contributes significantly to the
development of religious moderation and the strengthening of social cohesion within the
Madurese community. This study highlights that preserving local traditions such as
Koloman has strategic relevance for reinforcing character education and promoting
religious moderation in Indonesia.

Keywords: Koloman, Non-Formal Education, Religious Moderation, Local Wisdom,
Madura.

A. PENDAHULUAN

Masyarakat Madura dikenal memiliki tradisi sosial-keagamaan yang kuat dan
melekat dalam kehidupan sehari-hari (Syarif, Z., & Hannan, A. 2020).. Salah satu tradisi
yang menonjol adalah kegiatan Koloman, yakni perkumpulan keagamaan rutin yang
dilaksanakan secara bergiliran oleh warga. Tradisi ini bukan hanya berfungsi sebagai
wadah ibadah, melainkan juga sebagai media interaksi sosial dan penguatan solidaritas
kultural masyarakat Madura (Norhasan, N., et al. 2023). Koloman menjadi ruang
pembelajaran sosial yang menanamkan nilai kebersamaan, gotong royong, dan
religiusitas masyarakat. Norhasan dkk mencatat bahwa Koloman berperan signifikan
dalam memperkuat kohesi sosial dan religiusitas masyarakat Madura, karena di dalamnya
terdapat nilai-nilai pendidikan moral yang dijalankan secara turun-temurun. (Hannan, A.,
& Umam, K. 2023).

Dalam konteks pendidikan nasional, pendidikan nonformal memegang peranan
penting sebagai jalur pelengkap dan penguat pendidikan formal (Syaadah, et al 2022).
Kegiatan pendidikan berbasis komunitas memungkinkan masyarakat untuk belajar secara
kontekstual sesuai dengan budaya lokalnya (Wahib, M., & Susanto, A. 2024). Penelitian
Rosmilawati, Meilya, dan Darmawan (2020) menunjukkan bahwa model pembelajaran
reflektif dalam pendidikan nonformal mampu meningkatkan kompetensi sosial dan
religius peserta didik karena mengedepankan pengalaman langsung dalam komunitas.

Hal ini sejalan dengan pandangan Arnady (2024) yang menegaskan bahwa pendidikan

68


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 4, Tahun 2025

nonformal berbasis komunitas merupakan kunci dalam pemberdayaan masyarakat,
karena menumbuhkan rasa memiliki, solidaritas, dan tanggung jawab social (Arnady, A.
2024). Dengan demikian, kegiatan seperti Koloman dapat dipahami sebagai bagian dari
praktik pendidikan nonformal yang hidup di tengah masyarakat Madura.

Sementara itu, moderasi beragama (religious moderation) menjadi salah satu
agenda penting Kementerian Agama Republik Indonesia sejak tahun 2019 (Sazali, H., &
Mustafa, A. 2023). Moderasi beragama menekankan pentingnya keseimbangan antara
komitmen keagamaan dan keterbukaan terhadap perbedaan (Kemenag RI, 2019).
Faturrahman (2022) menjelaskan bahwa moderasi beragama dapat ditanamkan melalui
tradisi dan budaya lokal yang sarat dengan nilai-nilai toleransi, seperti gotong royong,
musyawarah, dan penghormatan terhadap sesame (Junaedi, E. 2022). Dalam konteks
Madura, nilai-nilai moderasi tersebut tampak nyata dalam kegiatan Koloman yang
menghadirkan kebersamaan lintas usia dan status sosial dalam suasana religius yang
damai dan inklusif.

Sejumlah penelitian terdahulu juga menunjukkan keterkaitan antara tradisi
keagamaan lokal dan pembentukan sikap sosial yang moderat. Sa’diyah dan Hasanah
(2025) menemukan bahwa praktik pendidikan berbasis multikultural di Madura mampu
menumbuhkan sikap moderat dan toleran di kalangan masyarakat pesantren. Penelitian
Mukarromah, Putri, dan Ubaidillah (2025) juga menegaskan bahwa ekosistem pendidikan
yang menanamkan nilai-nilai moderasi beragama di Madura sangat dipengaruhi oleh
praktik keagamaan lokal yang inklusif. Dalam konteks yang sama, Syahroni, Priyadi, dan
Khasanah (2021) mengungkap bahwa Koloman tidak hanya menjadi tradisi ritual, tetapi
juga berfungsi sebagai wahana pembelajaran sosial dan ekonomi yang memperkuat
solidaritas masyarakat.

Penelitian ini dilakukan karena masih terbatasnya kajian akademik yang secara
khusus menelaah Koloman sebagai bentuk pendidikan nonformal yang berkontribusi
terhadap pembentukan sikap moderat beragama. Sebagian besar penelitian sebelumnya
hanya menyoroti aspek sosial dan budaya Koloman, sementara dimensi pendidikannya
— terutama dalam konteks internalisasi nilai moderasi — belum banyak dikaji secara
mendalam. Padahal, di tengah meningkatnya isu polarisasi dan kecenderungan sikap
eksklusif dalam masyarakat, penting untuk meninjau kembali bagaimana tradisi lokal

seperti Koloman dapat berperan sebagai benteng kultural dalam memperkuat moderasi

69


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 4, Tahun 2025

beragama. Dengan menempatkan Koloman sebagai praktik pendidikan nonformal yang
hidup di masyarakat, penelitian ini diharapkan mampu mengungkap dinamika
pembelajaran sosial-keagamaan yang berlangsung secara alami dalam kehidupan
masyarakat Madura.

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis: bentuk
dan mekanisme kegiatan Koloman sebagai pendidikan nonformal di Madura, nilai-nilai
keagamaan dan sosial yang ditransmisikan melalui tradisi tersebut, serta kontribusinya
terhadap pembentukan sikap moderat beragama masyarakat. Secara teoretis, penelitian
ini diharapkan memperkaya kajian tentang pendidikan nonformal berbasis kearifan lokal,
sedangkan secara praktis dapat menjadi acuan bagi lembaga pendidikan dan pembuat
kebijakan dalam memperkuat nilai-nilai moderasi beragama melalui pendekatan tradisi

masyarakat.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis deskriptif-
analitis, karena berfokus pada pemahaman mendalam terhadap makna dan fungsi tradisi
Koloman dalam konteks pendidikan nonformal dan pembentukan sikap moderat
beragama di Madura. Pendekatan ini dipilih untuk menggali secara komprehensif nilai-
nilai sosial-keagamaan yang terkandung dalam praktik Koloman yang berlangsung di
tengah masyarakat.

Penelitian dilaksanakan di beberapa kabupaten di Pulau Madura, yaitu Pamekasan,
Sumenep, dan Bangkalan, yang dikenal masih mempertahankan tradisi Koloman secara
aktif. Subjek penelitian meliputi tokoh agama (kiai dan ustaz), tokoh masyarakat,
pengelola majelis Koloman, serta para peserta kegiatan.

Sumber data terdiri atas data primer dan sekunder. Data primer diperoleh melalui
observasi partisipatif dan wawancara mendalam terhadap informan kunci, sedangkan data
sekunder diperoleh dari literatur, dokumen kegiatan Koloman, dan hasil penelitian
sebelumnya. Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur agar memungkinkan
eksplorasi naratif yang lebih kaya dan fleksibel sesuai konteks lapangan.

Analisis data dilakukan dengan model interaktif Miles dan Huberman, yang
meliputi tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Validitas data

diperkuat melalui triangulasi sumber dan metode untuk memastikan keakuratan dan

70


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 4, Tahun 2025

kredibilitas temuan. Hasil analisis kemudian diinterpretasikan dengan mengaitkan teori
pendidikan nonformal dan konsep moderasi beragama dalam konteks kearifan lokal
Madura.

Metodologi ini diharapkan mampu memberikan gambaran yang utuh mengenai
bagaimana tradisi Koloman berperan tidak hanya sebagai aktivitas sosial-keagamaan,
tetapi juga sebagai wahana pendidikan nilai dan penguatan sikap moderat beragama di

tingkat akar rumput.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil

1.  fakta dan Eksistensi Tradisi Koloman sebagai Pendidikan Nonformal di
Madura

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi Koloman masih hidup dan
berkembang di berbagai wilayah Madura, terutama di Pamekasan, Bangkalan, dan
Sumenep. Kegiatan Koloman umumnya dilaksanakan setiap malam Jumat atau
menjelang bulan Ramadan, diikuti oleh berbagai kalangan masyarakat, baik laki-
laki maupun perempuan, dari berbagai usia. Aktivitas utama meliputi pembacaan
tahlil, doa bersama, pengajian kitab, dan musyawarah sosial keagamaan.

Berdasarkan observasi lapangan dan wawancara dengan kiai serta tokoh
masyarakat, Koloman dipandang sebagai bentuk pendidikan nonformal berbasis
komunitas. Dalam kegiatan tersebut, peserta memperoleh pembelajaran nilai,
etika, dan pengetahuan agama secara alami dan partisipatif. Mereka belajar bukan
melalui sistem kelas formal, tetapi melalui interaksi sosial dan keteladanan tokoh
agama. Proses ini sejalan dengan konsep pendidikan berbasis masyarakat
(community-based education), di mana nilai-nilai keagamaan disampaikan
melalui kegiatan sosial budaya yang berkelanjutan.

Temuan penelitian menunjukkan bahwa tradisi Koloman berfungsi sebagai
sarana pendidikan nonformal yang berbasis komunitas (community-based
education). Pertemuan rutin yang diisi dengan pembacaan kitab, doa bersama, dan
diskusi sosial-keagamaan menciptakan ruang pembelajaran kolaboratif di luar
lembaga formal. Aktivitas ini sesuai dengan konsep learning society (Dewey, 1938)

dan teori konstruktivisme sosial Vygotsky (1978), di mana pengetahuan dibangun

71


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 4, Tahun 2025

melalui interaksi sosial. Penelitian Purwanti (2023) menegaskan bahwa pendidikan
berbasis komunitas seperti ini mampu membentuk kemandirian berpikir dan
partisipasi sosial masyarakat. Dalam konteks Madura, Koloman menjadi wadah
internalisasi nilai keislaman yang moderat melalui dialog terbuka antaranggota
masyarakat, serupa dengan pola community of practice (Lave & Wenger, 1991)

yang menekankan pembelajaran berbasis partisipasi sosial.

2. Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Tradisi Koloman

Analisis data menunjukkan bahwa Koloman mengandung nilai-nilai
moderasi beragama yang kuat, di antaranya tasamuh (toleransi), tawazun
(keseimbangan), dan ta’adul (keadilan). Nilai-nilai ini muncul dalam praktik
keseharian jamaah Koloman yang menghormati perbedaan pandangan keagamaan,
bekerja sama lintas kelompok sosial, serta menyeimbangkan antara ritual ibadah
dan kepedulian sosial.

Wawancara dengan salah satu tokoh agama di Pamekasan mengungkapkan
bahwa melalui Koloman, masyarakat belajar mempraktikkan ajaran agama dengan
semangat kebersamaan dan tanpa eksklusivitas. Sikap ini menjadi bentuk nyata dari
pendidikan karakter moderat, yang sangat relevan dengan upaya Kementerian
Agama RI dalam mengarusutamakan program Moderasi Beragama di masyarakat
(Kemenag RI, 2019).

Koloman berperan penting dalam menanamkan nilai moderasi beragama
melalui pendekatan dialogis dan pembiasaan sosial. Hasil penelitian ini
memperkuat pandangan Kementerian Agama RI (2019) bahwa moderasi beragama
dapat tumbuh kuat bila berakar pada budaya lokal. Temuan ini sejalan dengan hasil
penelitian Norhasan et al. (2022) dan Syahroni et al. (2021) yang menunjukkan
bahwa tradisi keagamaan lokal di Madura mampu memperkuat karakter moderat
masyarakat pesantren. Tradisi Koloman juga memperlihatkan bahwa moderasi
beragama tidak hanya lahir dari wacana teologis, tetapi dari praktik sosial-
keagamaan yang menumbuhkan sikap tasamuh (toleran) dan tawasuth (seimbang).

Penelitian Faturrahman (2022) dan Sa’diyah & Hasanah (2025)
mengonfirmasi bahwa kegiatan keagamaan berbasis komunitas lokal menjadi

instrumen efektif untuk mencegah radikalisme keagamaan, terutama di daerah

72


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 4, Tahun 2025

dengan tradisi Islam kuat seperti Madura. Dengan demikian, Koloman menjadi
model pendidikan nonformal yang mendukung moderasi beragama secara

kontekstual dan berkelanjutan.

3.  Peran Koloman dalam Pembentukan Sikap Sosial dan Keagamaan

Dari hasil observasi, ditemukan bahwa peserta Koloman memperlihatkan
perubahan positif dalam perilaku sosial dan keagamaan. Mereka lebih terbuka
terhadap pandangan yang berbeda, aktif dalam kegiatan sosial seperti gotong
royong, santunan anak yatim, serta peduli terhadap lingkungan sekitar. Proses
belajar dalam Koloman berlangsung secara dialogis dan kontekstual, di mana
pengalaman dan pengetahuan peserta diintegrasikan dengan nilai-nilai keagamaan
yang diajarkan oleh kiai.

Fenomena ini menguatkan pandangan Vygotsky (1978) bahwa pembelajaran
sosial dapat membentuk perkembangan kognitif dan moral melalui zona
perkembangan proksimal, di mana interaksi sosial menjadi media utama
pembentukan nilai. Dengan demikian, Koloman bukan hanya forum ritual, tetapi
juga ruang belajar kolektif yang menanamkan kesadaran sosial, spiritual, dan

kebangsaan.

4.  Signifikansi dan Inovasi Gagasan

Temuan penelitian ini memiliki signifikansi penting dalam dua aspek.
Pertama, dari sisi pendidikan, Koloman menjadi contoh konkret bagaimana
pendidikan nonformal berbasis tradisi lokal mampu berkontribusi terhadap
pembentukan karakter dan nilai moderasi beragama tanpa harus meninggalkan akar
budaya masyarakat. Kedua, dari sisi keilmuan, penelitian ini memperluas perspektif
tentang integrasi pendidikan Islam, budaya lokal, dan moderasi beragama, serta
menawarkan model pendidikan alternatif yang bersifat partisipatif dan kontekstual.

Temuan ini menunjukkan bahwa pelestarian tradisi lokal seperti Koloman
dapat menjadi strategi kultural untuk memperkuat moderasi beragama di
tengah arus globalisasi dan polarisasi sosial yang meningkat. Dengan

mengoptimalkan peran tokoh agama dan komunitas, tradisi Koloman dapat

73


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 4, Tahun 2025

direvitalisasi sebagai laboratorium sosial pembentukan sikap moderat dan

harmoni sosial di masyarakat Madura.

Pembahasan

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa tradisi Koloman berperan signifikan
sebagai wahana pendidikan nonformal yang berkontribusi terhadap pembentukan sikap
moderat beragama di Madura. Aktivitas Koloman yang melibatkan pembacaan doa,
kajian kitab, musyawarah sosial, serta interaksi lintas generasi menjadi sarana
internalisasi nilai-nilai keagamaan dan sosial secara kontekstual. Hal ini mengindikasikan
bahwa Koloman bukan sekadar ritual keagamaan, tetapi merupakan sistem pendidikan
berbasis masyarakat yang membentuk karakter spiritual dan sosial melalui pengalaman
langsung.

Secara konseptual, temuan ini mendukung teori pembelajaran sosial Vygotsky
(1978), yang menegaskan bahwa pengetahuan dan nilai terbentuk melalui interaksi sosial
dalam konteks budaya. Dalam Koloman, peserta belajar melalui praktik sosial, dialog,
dan keteladanan tokoh agama. Hal ini juga sejalan dengan pandangan John Dewey (1938)
bahwa pendidikan idealnya berangkat dari pengalaman sosial yang bermakna (Dewey, J.
(1986, September). Dengan demikian, Koloman dapat dipahami sebagai bentuk
experiential learning yang menumbuhkan pemahaman agama yang inklusif dan adaptif
terhadap perubahan sosial.

Temuan ini juga konsisten dengan penelitian Norhasan, Busahwi, & Hananah
(2022) yang menunjukkan bahwa forum keagamaan tradisional mampu memperkuat nilai
moderasi dan solidaritas sosial. Demikian pula, studi Rosmilawati, Meilya, & Darmawan
(2020) menemukan bahwa praktik keagamaan berbasis komunitas dapat menjadi sarana
efektif dalam membangun toleransi dan harmoni antarumat. Namun, penelitian ini
memberikan perspektif baru dengan menyoroti Koloman sebagai model pendidikan
nonformal khas Madura yang memadukan dimensi spiritual, sosial, dan kultural secara
integratif.

Secara interpretatif, peran Koloman mencerminkan bentuk pendidikan kontekstual
berbasis kearifan lokal, di mana nilai-nilai Islam tidak diajarkan secara dogmatis,
melainkan melalui praktik sosial yang menumbuhkan kesadaran kolektif. Tradisi ini

menunjukkan bahwa moderasi beragama tidak hanya dibentuk melalui pendidikan

74


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 4, Tahun 2025

formal, tetapi juga dapat tumbuh dari kegiatan sosial yang sarat makna budaya. Dengan
demikian, Koloman menjadi ruang belajar nilai yang relevan bagi penguatan civil society
dan pembangunan karakter bangsa.

Namun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan dalam cakupan wilayah dan
jumlah partisipan yang diteliti, sehingga generalisasi hasilnya masih terbatas pada
konteks sosial Madura. Selain itu, faktor eksternal seperti pengaruh modernisasi,
urbanisasi, dan pergeseran generasi belum dieksplorasi secara mendalam. Meski begitu,
hasil ini tetap memberikan dasar empiris bagi penelitian lanjutan yang dapat memperluas
analisis ke wilayah lain atau menggunakan pendekatan kuantitatif untuk mengukur
pengaruh Koloman terhadap indikator moderasi beragama secara lebih terukur.

Secara teoretis, penelitian ini memperkuat konsep pendidikan nonformal berbasis
budaya lokal sebagai salah satu strategi efektif dalam memperkuat moderasi beragama.
Implikasi praktisnya, hasil penelitian ini dapat menjadi rujukan bagi lembaga pendidikan
Islam, pesantren, dan pemerintah daerah untuk mengintegrasikan nilai-nilai tradisi lokal
seperti Koloman ke dalam program penguatan moderasi beragama di masyarakat. Tradisi
semacam ini berpotensi menjadi model pendidikan alternatif yang kontekstual, humanis,
dan berkelanjutan, serta mampu menjembatani antara nilai-nilai religius dan realitas
sosial yang majemuk di Indonesia.

Dari perspektif teori pendidikan Islam, praktik Koloman mencerminkan fungsi

ta’dib — proses pembentukan adab dan keseimbangan spiritual-intelektual (Al-Attas,
1991). Ini menunjukkan keterpaduan antara aspek kognitif, afektif, dan sosial dalam
pembelajaran.
Rosmilawati et al. (2020) dan Lestari & Tirtoni (2025) menambahkan bahwa pendidikan
berbasis kearifan lokal memperkuat nilai toleransi dan solidaritas sosial. Dalam konteks
yang lebih luas, temuan ini sejalan dengan penelitian internasional oleh Marsden (2018)
dan Al-Huda & Smith (2020), yang menekankan pentingnya integrasi tradisi lokal dalam
membangun perdamaian dan kohesi sosial di masyarakat multikultural.

Penelitian ini terbatas pada wilayah Madura bagian timur, sehingga belum
sepenuhnya merepresentasikan variasi praktik Koloman di daerah lain. Namun, hasilnya
memberikan kontribusi konseptual bagi pengembangan model pendidikan nonformal
berbasis tradisi keagamaan. Implikasinya, pemerintah daerah dan lembaga pendidikan

Islam dapat menjadikan Koloman sebagai model learning community untuk memperkuat

75


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 4, Tahun 2025

literasi keagamaan moderat. Penelitian lanjutan dapat diarahkan pada aspek transformasi

digital tradisi Koloman agar nilai-nilai moderasi tetap lestari di era modern.

D. KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa tradisi Koloman memiliki peran penting dalam
membentuk pendidikan nonformal dan menanamkan sikap moderat beragama di
kalangan masyarakat Madura. Melalui aktivitas rutin yang melibatkan pembacaan doa,
pengajian, dan musyawarah sosial, Koloman berfungsi sebagai ruang belajar nilai-nilai
keagamaan dan sosial secara partisipatif. Nilai-nilai seperti toleransi (tasamuh),
keseimbangan (tawazun), dan keadilan (ta’adul) terinternalisasi melalui interaksi sosial
dan keteladanan tokoh agama yang menjadi penggerak utama kegiatan.

Temuan ini menunjukkan bahwa Koloman bukan hanya bentuk pelestarian budaya
keagamaan, tetapi juga model pendidikan berbasis masyarakat yang relevan dengan
upaya penguatan moderasi beragama di Indonesia. Dengan pendekatan sosial dan
kultural, Koloman berhasil memadukan dimensi spiritual dan kemasyarakatan secara
harmonis, sehingga memberikan kontribusi nyata terhadap pembentukan karakter

moderat, inklusif, dan berkeadaban di tengah masyarakat multikultural.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Attas, M. N. (1980). The concept of education in Islam (pp. 19-33). Kuala Lumpur:
Muslim Youth Movement of Malaysia.

Al-Huda, Q., & Smith, G. (2020). Local Religious Traditions and Peacebuilding: Islamic
Education for Pluralism. Journal of Peace Education, 17(3), 295-310.
https://doi.org/10.1080/17400201.2020.1732017

Arnady, A. (2024). Pendidikan Nonformal Berbasis Komunitas: Kunci Sukses

Pemberdayaan Masyarakat. Continuing Learning Society Journal, 2(1), 1-15.
Dewey, J. (1986, September). Experience and education. In The educational forum (Vol.
50, No. 3, pp. 241-252). Taylor & Francis Group.
Faturrahman, M. (2022). Tradisi Keagamaan dan Penguatan Moderasi Beragama di

Indonesia. Jakarta: Kementerian Agama RI Press.

76


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi
https://doi.org/10.1080/17400201.2020.1732017

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 4, Tahun 2025

Hannan, A., & Umam, K. (2023). Tinjauan Sosiologi Terhadap Relasi Agama Dan
Budaya Pada Tradisi Koloman Dalam Memperkuat Religiusitas Masyarakat
Madura. RESIPROKAL: Jurnal Riset Sosiologi Progresif Aktual, 5(1), 57-73.

Junaedi, E. (2022). Moderasi Beragama Dalam Tinjauan Kritis Kebebasan
Beragama. Harmoni, 21(2), 330-339.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan
Litbang dan Diklat Kemenag RI.

Lave, J., & Wenger, E. (1991). Situated Learning: Legitimate Peripheral Participation.
Cambridge University Press.

Lestari, D., & Tirtoni, F. (2025). Implementasi Pendidikan Multikultural Berbasis
Kearifan Lokal untuk Meningkatkan Karakter Toleransi pada Sekolah Inklusi.
Edukasiana: Jurnal Inovasi Pendidikan, 4(3), 827-835.
https://doi.org/10.56916/ejip.v413.1195

Marsden, M. (2018). Religion, Community, and Education: Social Change in Muslim
Societies. Comparative Education Review, 62(2), 189-205.
https://doi.org/10.1086/697238

Mukarromah, N., Putri, S. A., & Ubaidillah, M. (2025). Tradisi Lokal dan Pendidikan

Nilai dalam Perspektif Islam Nusantara. Jurnal Pendidikan Islam Nusantara, 7(1),
45-60. https://doi.org/10.14421/jpin.2025.07104

Norhasan, A., Busahwi, A., & Hananah, R. (2022). Tradisi Keagamaan Lokal sebagai
Sarana Moderasi Beragama di Madura. Jurnal Al-Tarbiyah: Jurnal Pendidikan
Islam, 32(2), 101-118. https://doi.org/10.21043/altarbiyah.v32i2.15673

Norhasan, N., Busahwi, B., & Hananah, H. (2023). Pendidikan Karakter, Kohesi Sosial
Dan Religiusitas Masyarakat Madura dalam Bingkai Tradisi Koloman. Edukasi
Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 12(001).

Purwanti, E. Y. (2023). Implementation of Community-Based Education in the
Development of Islamic Boarding Schools in Wonogiri. Paramurobi: Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 6(2).

Rahman, M. A., & Latif, S. (2023). Pendidikan Nilai Moderasi dalam Tradisi Keagamaan
Pesantren. Tadris: Jurnal Pendidikan Islam, 18(1), 23-36.

77


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi
https://doi.org/10.56916/ejip.v4i3.1195
https://doi.org/10.1086/697238

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 4, Tahun 2025

Rosmilawati, D., Meilya, R., & Darmawan, E. (2020). Pendidikan Berbasis Komunitas
dalam Penguatan Toleransi Umat Beragama. Jurnal llmu Pendidikan dan Sosial,
8(1), 55-70. https://doi.org/10.24235/jips.v811.5433

Sa’diyah, N., & Hasanah, L. (2025). Peran Tradisi Keagamaan dalam Membentuk
Moderasi Beragama Masyarakat Pedesaan. Jurnal Pendidikan Islam dan Budaya

Lokal, 9(1), 87—-104. https://doi.org/10.26714/jpibl.9.1.2025.87-104

Sazali, H., & Mustafa, A. (2023). New media dan penguatan moderasi beragama di
Indonesia. Jurnal Komunikasi, 17(2), 167-184.

Smith, J., & Abdullah, M. (2022). Religious Moderation in Southeast Asia: Local
Practices and Global Discourses. Asian Journal of Religion and Society, 4(2), 112—
128.

Sulaiman, A., & Bachtiar, H. (2021). Pendidikan Islam Kontekstual Berbasis Budaya
Lokal. AI-Murabbi: Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 33—46.

Syaadah, R., Ary, M. H. A. A., Silitonga, N., & Rangkuty, S. F. (2022). Pendidikan formal,
Pendidikan non formal Dan Pendidikan informal. Pema, 2(2), 125-131.

Syahroni, A., Priyadi, B., & Khasanah, F. (2021). Tradisi Keagamaan dan Pembentukan
Karakter Moderat di Pesantren Madura. Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan Islam,
13(2), 233-247. https://doi.org/10.19105/jpki.v13i2.8032

Syarif, Z., & Hannan, A. (2020). Kearifan lokal pesantren sebagai bangunan ideal
moderasi islam masyarakat Madura. ISLAMICA: Jurnal Studi Keislaman, 14(2),
220-240.

Tahir, M., & Rahim, R. (2020). Nonformal Islamic Education and Character Building in
Indonesian Communities. International Journal of Education and Social Science
Research, 3(4), 1-13.

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in Society: The Development of Higher Psychological
Processes. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in Society: The Development of Higher Psychological
Processes. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Wahib, M., & Susanto, A. (2024). Pendidikan Berbasis Komunitas: Membangun
Ekonomi Kerakyatan Melalui Keterlibatan Masyarakat. Journal of Economics,

Business, Management, Accounting and Social Sciences, 2(6), 330-341.

78


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi
https://doi.org/10.26714/jpibl.9.1.2025.87-104

Jurnal Pendidikan Integratif
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi Vol 6, No 4, Tahun 2025

Zulkifli, M., & Haryanto, S. (2024). Revitalisasi Tradisi Keagamaan Lokal untuk
Penguatan Moderasi Beragama. Jurnal Pendidikan Islam Global, 12(1), 75-92.

79


https://ejurnals.com/ojs/index.php/jpi

