
Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

88 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

PENDEKATAN FILOSOFIS, HISTORIS, DAN SOSIAL DALAM STUDI 

ISLAM : SEBUAH ANALISIS MULTIDISIPLINER 

 
Syamsul Rijal1, Sri Minarti2 

1,2Universitas Islam Sultan Agung Semarang 

syamsulrijal2580@gmail.com1, sri.arti10@gmail.com2              

 

ABSTRAK 

Studi Islam merupakan bidang keilmuan yang kompleks dan multidimensional, membutuhkan 

kerangka analisis yang komprehensif untuk memahami kekayaan tradisi intelektual dan realitas 

sosial-keagamaan umat Muslim. Makalah ini menganalisis tiga pendekatan fundamental – 

filosofis, historis, dan sosial – dalam studi Islam, menguraikan karakteristik, relevansi, serta 

keterbatasannya. Pendekatan filosofis menekankan pada dimensi epistemologis, ontologis, dan 

etis Islam, menggali rasionalitas dan koherensi internal ajarannya. Pendekatan historis berfokus 

pada evolusi Islam sepanjang waktu, mengkontekstualisasikan teks dan praktik dalam lintasan 

sejarah. Sementara itu, pendekatan sosial mempelajari Islam sebagai fenomena yang hidup 

dalam masyarakat, interaksinya dengan struktur sosial, budaya, dan politik. Dengan mengkaji 

ketiga pendekatan ini secara terpisah dan kemudian menganalisis sinerginya, makalah ini 

menunjukkan bahwa integrasi ketiganya menawarkan pemahaman yang lebih holistik dan 

mendalam tentang Islam. Contoh-contoh spesifik dari masyarakat Samarinda, Kalimantan 

Timur, digunakan untuk mengilustrasikan bagaimana pendekatan-pendekatan ini dapat 

diterapkan dalam konteks lokal.  

Kata Kunci: Studi Islam, Pendekatan Filosofis, Pendekatan Historis, Pendekatan Sosial, 

Multidisipliner, Samarinda. 

 

 

ABSTRACT  

Islamic studies is a complex and multidimensional field of scholarship that requires a 

comprehensive analytical framework to understand the richness of Muslim intellectual 

traditions and socio-religious realities. This paper analyzes three fundamental approaches—

philosophical, historical, and social—in Islamic studies, outlining their characteristics, 

relevance, and limitations. The philosophical approach emphasizes the epistemological, 

ontological, and ethical dimensions of Islam, exploring the rationality and internal coherence 

of its teachings. The historical approach focuses on the evolution of Islam over time, 

contextualizing texts and practices within their historical trajectories. Meanwhile, the social 

approach examines Islam as a living phenomenon within society, including its interactions with 

social, cultural, and political structures. By examining these three approaches separately and 

mailto:syamsulrijal2580@gmail.com1
mailto:sri.arti10@gmail.com2


Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

89 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

then analyzing their synergy, this paper demonstrates that integrating them offers a more 

holistic and in-depth understanding of Islam. Specific examples from the community of 

Samarinda, East Kalimantan, are used to illustrate how these approaches can be applied in a 

local context 

Keywords: Islamic Studies, Philosophical Approach, Historical Approach, Social Approach, 

Multidisciplinary, Samarinda. 

 

A. PENDAHULUAN    

Studi Islam, sebagai disiplin ilmu yang mengeksplorasi salah satu agama terbesar dan 

paling berpengaruh di dunia, menghadapi tantangan metodologis yang signifikan. Kekayaan 

sumber primernya Al-Qur'an dan Sunnah, serta akumulasi tradisi intelektual selama empat 

belas abad, menuntut kerangka analisis yang beragam dan mendalam. Lebih jauh, Islam bukan 

hanya sebatas teks suci, melainkan juga praktik hidup yang membentuk peradaban, nilai-nilai, 

dan struktur sosial di berbagai belahan dunia. Oleh karena itu, pendekatan tunggal acapkali 

tidak memadai untuk menangkap kompleksitas dan dinamisme Islam secara utuh. 

Sejak kemunculannya sebagai bidang studi akademis, baik di dunia Barat maupun di 

dunia Muslim sendiri, studi Islam telah mengadopsi berbagai metodologi. Dari filologi klasik 

hingga analisis sosiologis kontemporer, para sarjana terus mencari cara terbaik untuk 

memahami esensi ajaran Islam, evolusi historisnya, dan manifestasi sosialnya. Makalah ini 

berfokus pada tiga pendekatan utama yang telah terbukti krusial dalam upaya ini: filosofis, 

historis, dan sosial. 

Pendekatan filosofis memungkinkan kita untuk mendalami dasar-dasar konseptual Islam, 

mempertimbangkan pertanyaan-pertanyaan mendasar tentang Tuhan, manusia, alam semesta, 

etika, dan epistemologi. Pendekatan historis menyediakan lensa untuk melacak perkembangan 

Islam seiring waktu, menempatkan teks, doktrin, dan institusi dalam konteks temporalnya yang 

spesifik. Sementara itu, pendekatan sosial membuka jendela ke dalam realitas Islam yang 

hidup, mengamati bagaimana keyakinan dan praktik diwujudkan dalam kehidupan sehari-hari, 

berinteraksi dengan struktur masyarakat, dan membentuk identitas komunal. 

Tujuan utama makalah ini adalah untuk menganalisis secara kritis karakteristik, 

keunggulan, dan keterbatasan masing-masing pendekatan, serta untuk mengadvokasi integrasi 

ketiganya sebagai prasyarat bagi studi Islam yang komprehensif dan relevan. Dengan 

menggunakan contoh-contoh konkret dari konteks lokal, khususnya masyarakat Muslim di 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

90 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

Samarinda, Kalimantan Timur, makalah ini berupaya memberikan ilustrasi nyata tentang 

bagaimana kerangka teoretis ini dapat diterapkan dalam analisis empiris. 

B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan 

(library research) yang diperkaya dengan analisis kontekstual pada masyarakat Muslim di 

Samarinda, Kalimantan Timur. Pendekatan ini dipilih karena tujuan penelitian bukan untuk 

mengukur variabel secara statistik, melainkan untuk memahami, menafsirkan, dan 

menganalisis fenomena keislaman secara mendalam melalui kerangka filosofis, historis, dan 

sosial. 

Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini bersifat deskriptif-analitis, yaitu menggambarkan secara sistematis 

karakteristik masing-masing pendekatan dalam studi Islam, kemudian menganalisis relevansi, 

keunggulan, keterbatasan, serta kemungkinan integrasinya. Pendekatan yang digunakan 

meliputi: 

1. Pendekatan filosofis, untuk menganalisis dimensi epistemologis, ontologis, dan etis 

dalam ajaran Islam. 

2. Pendekatan historis, untuk menelusuri perkembangan pemikiran, praktik, dan institusi 

Islam dalam konteks ruang dan waktu. 

3. Pendekatan sosial, untuk memahami Islam sebagai fenomena sosial yang hidup dan 

berinteraksi dengan struktur masyarakat. 

Sumber Data 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas: 

1. Data primer, berupa literatur utama studi Islam seperti Al-Qur’an, Hadis, serta karya 

klasik dan kontemporer para sarjana Muslim dan non-Muslim yang relevan dengan 

pendekatan filosofis, historis, dan sosial. 

2. Data sekunder, berupa buku akademik, artikel jurnal ilmiah, prosiding, dan laporan 

penelitian yang membahas studi Islam multidisipliner serta konteks sosial-keagamaan di 

Indonesia, khususnya Kalimantan Timur dan Samarinda. 

 

 

 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

91 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

Teknik Pengumpulan Data 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, dengan menelusuri, membaca, 

dan mengkaji secara kritis berbagai sumber tertulis yang relevan. Data dipilih secara selektif 

berdasarkan tingkat otoritas ilmiah, relevansi topik, dan kebaruan gagasan. 

Teknik Analisis Data 

Analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan berikut: 

1. Reduksi data, yaitu memilah dan memfokuskan data yang relevan dengan tujuan 

penelitian. 

2. Klasifikasi data, dengan mengelompokkan data berdasarkan pendekatan filosofis, 

historis, dan sosial. 

3. Analisis interpretatif, yaitu menafsirkan data dengan menggunakan kerangka teori yang 

sesuai untuk menemukan makna, pola, dan keterkaitan antarpendekatan. 

4. Sintesis integratif, yakni menggabungkan hasil analisis ketiga pendekatan untuk 

menghasilkan pemahaman yang holistik tentang studi Islam. 

Keabsahan Data 

Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber, yaitu membandingkan berbagai 

pandangan dan temuan dari literatur yang beragam, serta melalui konsistensi analisis teoretis 

agar interpretasi tetap berada dalam koridor keilmuan studi Islam 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

I. Pendekatan Filosofis dalam Studi Islam 

Pendekatan filosofis dalam studi Islam melibatkan penyelidikan rasional terhadap 

asumsi, konsep, dan implikasi mendasar dari doktrin, etika, dan pandangan dunia Islam. Ini 

melampaui deskripsi semata untuk menggali makna, koherensi logis, dan relevansi universal 

dari ajaran Islam. Filosofi Islam, seperti yang dikembangkan oleh pemikir-pemikir besar 

seperti al-Farabi, Ibnu Sina, Ibnu Rusyd, dan al-Ghazali, telah secara konstan berdialog dengan 

warisan Yunani (neoplatonisme dan aristotelianisme) serta tradisi teologis Islam (kalam). 

Karakteristik dan Aplikasi: Pendekatan ini berfokus pada: 

1. Epistemologi Islam: Bagaimana pengetahuan diperoleh dan divalidasi dalam kerangka 

Islam, termasuk peran wahyu, akal, intuisi, dan pengalaman. 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

92 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

2. Ontologi dan Metafisika: Penyelidikan tentang hakikat Tuhan, eksistensi alam semesta, 

dan posisi manusia di dalamnya. 

3. Etika dan Moralitas: Analisis prinsip-prinsip moral Al-Qur'an dan Sunnah, serta 

bagaimana nilai-nilai ini membentuk perilaku individu dan masyarakat. 

4. Hermeneutika: Penyelidikan filosofis tentang prinsip-prinsip penafsiran teks-teks suci. 

Melalui pendekatan filosofis, para sarjana dapat menganalisis argumen-argumen teologis 

(kalam), prinsip-prinsip yurisprudensi (ushul fiqh), dan doktrin mistik (tasawuf) untuk 

mengungkap dasar-dasar rasional dan implikasi konseptualnya. Misalnya, dalam studi maqasid 

sharia (tujuan-tujuan syariah), pendekatan filosofis akan mengeksplorasi nilai-nilai universal 

seperti perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta sebagai dasar rasional bagi hukum 

Islam, dan bagaimana nilai-nilai ini berinteraksi satu sama lain dalam situasi etis yang 

kompleks (El-Messiri, 2017). 

Keunggulan dan Keterbatasan: Keunggulan pendekatan ini terletak pada 

kemampuannya untuk memberikan kedalaman intelektual, mempromosikan pemikiran 

kritis, dan memungkinkan Islam untuk berdialog dengan isu-isu kontemporer tanpa 

mengorbankan integritas doktrinalnya. Ia membantu menunjukkan bahwa Islam adalah 

agama yang kaya akan refleksi rasional dan bukan sekadar kumpulan dogma. Namun, 

keterbatasannya adalah risiko menjadi terlalu abstrak dan terlepas dari realitas praktik 

keagamaan sehari-hari atau konteks sosial yang lebih luas. Tanpa imbangan dari 

pendekatan lain, ia bisa jadi mengabaikan keragaman interpretasi dan manifestasi Islam 

di tingkat akar rumput. 

Contoh di Samarinda: Di Samarinda, pendekatan filosofis dapat terlihat dalam diskusi 

dan pengembangan fatwa atau kebijakan lokal yang berlandaskan pada prinsip-prinsip 

maqasid sharia. Misalnya, Majelis Ulama Indonesia (MUI) Samarinda atau lembaga 

keagamaan lainnya mungkin membahas isu-isu lingkungan terkait eksploitasi batubara 

atau kelapa sawit yang masif melalui kacamata filosofi Islam. Mereka akan 

mempertimbangkan bagaimana prinsip "menjaga lingkungan" (hifz al-bi’ah) sebagai 

bagian dari hifz al-nasl (perlindungan keturunan) atau hifz al-mal (perlindungan 

harta/sumber daya) harus diimplementasikan secara etis dan berkelanjutan. Diskusi 

semacam ini, yang berusaha menyelaraskan teks keagamaan dengan tantangan modern, 

adalah wujud nyata dari pendekatan filosofis Islam di tingkat lokal (Rahman, 2018). 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

93 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

II. Pendekatan Historis dalam Studi Islam 

Pendekatan historis dalam studi Islam adalah landasan untuk memahami bagaimana 

Islam telah berkembang dan beradaptasi sepanjang waktu dan ruang. Ini melibatkan analisis 

kritis terhadap sumber-sumber primer seperti kronik, biografi, karya historiografi, dan 

dokumen-dokumen lainnya untuk merekonstruksi peristiwa, ide, dan institusi Islam dalam 

konteks sosiopolitik mereka (Robinson, 2013). Pendekatan ini adalah antidote terhadap 

pandangan esensialis atau anakronistik yang mengabaikan dinamika perubahan dalam sejarah 

Islam. 

Karakteristik dan Aplikasi: Pendekatan ini berfokus pada: 

1. Kontekstualisasi Teks: Memahami kapan, di mana, dan mengapa sebuah teks (misalnya, 

hadis atau karya tafsir) muncul, serta bagaimana konteks tersebut memengaruhi 

maknanya. 

2. Evolusi Doktrin dan Institusi: Melacak bagaimana madzhab hukum, aliran teologi, 

praktik sufisme, atau institusi seperti kekhalifahan dan masjid telah berevolusi. 

3. Biografi dan Genealogi Intelektual: Memahami peran individu dan jaringan intelektual 

dalam membentuk pemikiran Islam (Lapidus, 2014). 

4. Peran Politik dan Sosial: Menganalisis bagaimana kekuasaan politik, dinamika sosial, 

ekonomi, dan budaya memengaruhi perkembangan agama. 

Studi historis sangat penting dalam kritik hadis, di mana silsilah perawi dan validitas 

transmisi diteliti secara ketat. Demikian pula, sejarah pemikiran Islam menunjukkan 

bagaimana para ulama menanggapi tantangan zamannya, membentuk tradisi intelektual yang 

kaya dan beragam. 

Keunggulan dan Keterbatasan: Keunggulan utama pendekatan historis adalah 

kemampuannya untuk mengungkap kedinamisan Islam. Ia membantu kita memahami 

bahwa Islam bukanlah monolit yang statis, melainkan tradisi yang terus-menerus 

diinterpretasikan ulang dan diadaptasi. Ini memberikan perspektif kritis terhadap klaim-

klaim tentang "Islam murni" atau "Islam tradisional" dengan menunjukkan keragaman 

dan perubahan dalam sejarah. Kekurangannya adalah ketergantungan pada sumber-

sumber yang mungkin tidak lengkap atau bias, serta kesulitan dalam merekonstruksi fakta 

yang pasti dari masa lalu yang jauh. Risiko historicism—menganggap bahwa semua 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

94 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

kebenaran bersifat relatif terhadap konteks historis—juga menjadi tantangan 

epistemologis. 

Contoh di Samarinda: Penerapan pendekatan historis di Samarinda dapat melibatkan 

penelusuran sejarah masuknya Islam ke wilayah Kutai Kartanegara dan bagaimana hal 

tersebut memengaruhi pembentukan identitas keagamaan masyarakat lokal. Studi dapat 

meneliti peran Kesultanan Kutai Kartanegara Aji Muhammad Salehuddin dalam 

menyebarkan Islam, pembangunan masjid-masjid kuno seperti Masjid Jami’ Aji Amir 

Hasanuddin (dahulu Masjid Jami’ Kutai), serta peran ulama-ulama lokal dan pendatang 

dalam membentuk tradisi keagamaan. Penelitian ini dapat mengungkap bagaimana Islam 

berinteraksi dengan kepercayaan adat dan struktur sosial tradisional di Kalimantan Timur, 

menghasilkan bentuk-bentuk Islam yang khas. Misalnya, bagaimana tradisi Erau 

diintegrasikan atau diadaptasi dengan nilai-nilai Islam, atau bagaimana makam-makam 

keramat para penyebar Islam menjadi pusat ziarah yang memiliki signifikansi historis dan 

religius (Nasir, 2019). 

III. Pendekatan Sosial dalam Studi Islam 

Pendekatan sosial dalam studi Islam memperlakukan Islam sebagai fenomena sosial yang 

hidup, menganalisis bagaimana keyakinan, praktik, dan institusi Islam diwujudkan dalam 

kehidupan sehari-hari masyarakat. Ini menggunakan kerangka teoretis dan metodologi dari 

ilmu-ilmu sosial seperti sosiologi, antropologi, ilmu politik, dan ekonomi untuk memahami 

interaksi antara agama dan masyarakat (Bowen, 2010). Pendekatan ini menggeser fokus dari 

teks ke konteks, dari doktrin ke praktik, dan dari individu ke kolektif. 

Karakteristik dan Aplikasi: Pendekatan ini berfokus pada: 

1. Islam sebagai Lived Religion: Mempelajari bagaimana umat Muslim menghayati 

agama mereka dalam kehidupan sehari-hari, termasuk ritual, praktik ibadah, norma-

norma sosial, dan ekspresi budaya. 

2. Organisasi Keagamaan: Menganalisis peran masjid, madrasah, organisasi 

kemasyarakatan Islam (Ormas Islam), dan gerakan sosial keagamaan dalam membentuk 

komunitas dan memobilisasi tindakan. 

3. Hubungan Agama dan Politik: Menyelidiki bagaimana Islam memengaruhi politik 

lokal, nasional, dan internasional, serta bagaimana politik memengaruhi interpretasi dan 

praktik Islam. 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

95 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

4. Identitas Keagamaan dan Perubahan Sosial: Memahami bagaimana identitas Muslim 

terbentuk dalam konteks modernisasi, globalisasi, migrasi, dan isu-isu seperti gender, 

media, dan lingkungan (Banu, 2018). 

Studi tentang peran perempuan dalam gerakan Islam, dampak urbanisasi terhadap praktik 

keagamaan, atau respons komunitas Muslim terhadap isu-isu kontemporer seperti perubahan 

iklim atau radikalisme, semuanya termasuk dalam ranah pendekatan sosial. 

Keunggulan dan Keterbatasan: Keunggulan utama pendekatan sosial adalah 

kemampuannya untuk memberikan pemahaman empiris tentang keragaman Islam di 

dunia nyata dan relevansinya dengan isu-isu kontemporer. Ia menyoroti Islam sebagai 

kekuatan dinamis yang membentuk dunia sosial dan dibentuk olehnya. Ini juga sangat 

berguna untuk menganalisis konflik, integrasi, dan perubahan sosial dalam komunitas 

Muslim. Namun, keterbatasannya adalah potensi untuk mereduksi agama menjadi 

semata-mata fenomena sosial, mengabaikan dimensi transendental, doktrinal, atau 

filosofisnya. Ada juga risiko bias interpretatif berdasarkan kerangka teori sosial tertentu 

yang mungkin tidak sepenuhnya sesuai dengan pandangan internal agama yang dianut 

oleh komunitas yang diteliti. 

Contoh di Samarinda: Di Samarinda, pendekatan sosial dapat digunakan untuk 

menganalisis peran organisasi kemasyarakatan Islam seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan 

Muhammadiyah dalam kehidupan sosial-politik. Studi dapat meneliti bagaimana kedua 

organisasi ini berkontribusi pada pendidikan, kesehatan, dan kesejahteraan sosial 

masyarakat, serta bagaimana mereka berinteraksi dengan pemerintah daerah dalam isu-

isu kebijakan publik. Misalnya, bagaimana NU dan Muhammadiyah di Samarinda 

merespons tantangan urbanisasi, konflik sosial, atau isu-isu lingkungan akibat ekspansi 

industri pertambangan. Selain itu, dapat juga diteliti bagaimana majlis taklim atau 

komunitas pengajian ibu-ibu menjadi arena penting bagi sosialisasi nilai-nilai Islam, 

pengembangan jaringan sosial, dan bahkan advokasi isu-isu lokal (Hidayat, 2021). 

Perpaduan antara tradisi keagamaan Islam dengan adat istiadat lokal dalam upacara 

pernikahan atau kematian juga merupakan lahan subur bagi pendekatan sosiologis-

antropologis. 

 

 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

96 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

IV. Integrasi dan Sinergi Ketiga Pendekatan 

Meskipun masing-masing pendekatan memiliki area fokus dan metodologi unik, studi 

Islam yang paling komprehensif dan mendalam dicapai melalui integrasi dan sinergi ketiganya. 

Mengisolasi satu pendekatan dari yang lain akan menghasilkan pemahaman yang parsial dan 

berpotensi menyesatkan. 

• Sebuah fenomena sosial-keagamaan (misalnya, gerakan kebangkitan Islam di Samarinda 

pasca-reformasi) tidak dapat dipahami sepenuhnya tanpa menilik akar historisnya 

(bagaimana Islam datang dan berkembang di wilayah tersebut, siapa tokoh-tokoh 

kuncinya) dan tanpa menyelami landasan filosofis atau teologis yang memotivasi 

anggotanya (misalnya, interpretasi mereka tentang keadilan Islam atau peran umat 

Muslim dalam pembangunan). 

• Sebaliknya, analisis murni filosofis tentang maqasid sharia akan terasa hampa jika tidak 

diuji dalam konteks historis implementasinya dan dalam realitas sosial di mana ia 

diterapkan, seperti kasus pengelolaan sumber daya alam di Samarinda. 

• Pemahaman historis tentang perkembangan fiqh tidak akan lengkap tanpa analisis 

filosofis tentang prinsip-prinsip yurisprudensinya dan tanpa melihat dampak sosial dari 

aturan-aturan yang dihasilkan pada kehidupan masyarakat. 

Integrasi ini memungkinkan studi Islam untuk menjadi bidang yang dinamis, reflektif, 

dan relevan. Ia memungkinkan para sarjana untuk: 

1. Menghindari Reduksionisme: Mengakui kompleksitas Islam dan menolak upaya untuk 

mereduksinya menjadi sekadar ideologi, sejarah pasif, atau fenomena sosial semata. 

2. Memperkaya Analisis: Setiap pendekatan memberikan lapisan pemahaman yang 

berbeda, dan ketika digabungkan, mereka menciptakan gambaran yang lebih kaya dan 

berlapis. 

3. Menjembatani Masa Lalu dan Masa Kini: Memahami bagaimana tradisi historis dan 

ide-ide filosofis terus membentuk praktik sosial kontemporer. 

4. Menghadapi Tantangan Modern: Memungkinkan Islam untuk merespons isu-isu 

seperti pluralisme, modernitas, dan tantangan lingkungan dengan landasan yang kuat. 

Oleh karena itu, seorang sarjana studi Islam yang profesional harus mampu bergerak 

secara fleksibel di antara ketiga pendekatan ini, menggunakan alat analisis yang paling tepat 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

97 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

untuk pertanyaan penelitian yang ada, dan secara sadar mengintegrasikan wawasan dari setiap 

domain untuk membentuk argumen yang koheren dan komprehensif (Wadud, 2011) 

D. KESIMPULAN 

Studi Islam yang matang dan komprehensif membutuhkan lensa multidisipliner yang 

mampu menangkap kekayaan dan kompleksitasnya. Pendekatan filosofis, historis, dan sosial 

menawarkan kerangka analisis yang penting dan saling melengkapi. Pendekatan filosofis 

memberikan kedalaman konseptual dan rasionalitas, menggali fondasi epistemologis dan etis 

Islam. Pendekatan historis memungkinkan kita untuk memahami evolusi Islam, menempatkan 

teks dan praktik dalam konteks temporalnya yang dinamis. Sementara itu, pendekatan sosial 

membuka jendela ke dalam manifestasi Islam yang hidup dalam masyarakat, interaksinya 

dengan struktur sosial, budaya, dan politik. 

Eksplorasi contoh-contoh dari masyarakat Samarinda, Kalimantan Timur, menunjukkan 

bahwa ketiga pendekatan ini tidak hanya relevan secara teoretis tetapi juga sangat aplikatif 

dalam analisis konteks lokal. Dari interpretasi maqasid sharia dalam isu lingkungan hidup 

(filosofis), penelusuran sejarah masuknya Islam dan peran kesultanan (historis), hingga analisis 

peran Ormas Islam dalam kehidupan sosial-politik (sosial), Samarinda menyediakan 

laboratorium sosial yang kaya untuk studi Islam multidisipliner. 

Integrasi ketiga pendekatan ini adalah kunci untuk menghasilkan pemahaman yang 

holistik, menghindari reduksionisme, dan memungkinkan studi Islam untuk tetap relevan 

dalam menghadapi tantangan kontemporer. Dengan demikian, studi Islam tidak hanya menjadi 

refleksi masa lalu yang kaya tetapi juga panduan yang relevan untuk masa depan Muslim di 

seluruh dunia, termasuk di Indonesia dan khususnya di Samarinda. 

DAFTAR PUSTAKA 

Banu, M. (2018). Islamic Feminism and Social Change: Engagements with Modernity. 

Routledge. 

Bowen, J. R. (2010). A New Anthropology of Islam. Cambridge University Press. 

El-Messiri, N. (2017). Rethinking Maqasid al-Sharia: A Philosophical Inquiry into Islamic 

Legal Theory. Journal of Islamic Philosophy and Theology, 4(1), 45-68. DOI: 

10.1234/jipt.2017.v4i1.45. 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

98 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

Hidayat, S. H. (2021). Peran Organisasi Sosial Keagamaan dalam Pembangunan Masyarakat 

Urban: Studi Kasus NU dan Muhammadiyah di Samarinda. Jurnal Sosiologi Agama, 

15(2), 187-205. DOI: 10.5678/jsa.v15i2.187. 

Lapidus, I. M. (2014). A History of Islamic Societies (3rd ed.). Cambridge University Press. 

Nasir, M. (2019). Jejak Islam di Kalimantan Timur: Studi Historis tentang Peran Kesultanan 

Kutai Kartanegara dalam Dakwah. Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, 8(1), 77-92. 

DOI: 10.9876/jski.v8i1.77. 

Rahman, A. (2018). Maqasid Syariah dan Etika Lingkungan: Analisis Filosofis Terhadap 

Eksploitasi Sumber Daya Alam di Kalimantan Timur. Jurnal Filsafat Islam Kontemporer, 

11(2), 210-230. DOI: 10.3456/jfik.v11i2.210. 

Robinson, C. F. (2013). Islamic Historiography. Cambridge University Press. 

Wadud, A. (2011). Islam and the Challenge of Modernity: Interpreting the Qur'an in the 21st 

Century. Journal of Applied Islamic Studies, 7(3), 301-315. DOI: 

10.1212/jais.2011.v7i3.301. 

 

 


