
Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

178 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

UNIVERSALISME DAN PARTIKULARISME DALAM ISLAM : SUATU 

KERANGKA ANALISIS INTERDISIPLINER DAN MULTIDISIPLINER 

 
Beni Husmansyah1, Syukri Iska2, Septika Rudiamon3, Yuldelasharmi4 

1Institut Agama Islam Abuya Salek Sarolangun 
2,4Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar 

3Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Hikmah Pariangan Batusangkar 

benihusmansyah5@gmail.com1, azhariah.rachman@uho.ac.id2, 

septika.rudiamon@staialhikmahpariangan.ac.id3, yuldelasharmi@uinmybatusangkar.ac.id4               

 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk membangun kerangka analisis komprehensif mengenai relasi 

antara Unversalisme dalam islam melalui pendekatan interdisipliner dan multidisipliner.  

Universalisme islam dipahami sebagai prinsip-prinsip ajaran yang bersifat menyeluruh, 

transkultural, dan melampaui batas geografis, sementara partikularisme merujuk pada ekspresi 

ajaran yang terikat konteks sosial, budaya, dan historis tertentu. Kajian sebelumnya umumnya 

memusatkan perhatian pada salah satu aspek tersebut, sehingga menghasilkan pembacaan yang 

parsial dan kurang mampu menjelaskan dinamika keberagamaan muslim di berbagai wilayah. 

Studi ini menawarkan integrasi analitis dengan memanfaatkan perspektif teologi, antropologi, 

sosiologi, sejarah, dan studi agama untuk mengidentifikasi pola interaksi antara nilai universal 

dan praktik partikular dalam tradisi islam. Hasil analisis menunjukkan bahwa ketegangan 

antara dua kutub tersebut bukanlah kontradiksi, melainkan mekanisme adaptif yang 

memungkinkan Islam mempertahankan prinsip dasarnya sekaligus berinkulturasi dalam ruang 

budaya yang beragam. Temuan ini memberikan kontribusi konseptual bagi pengembangan 

teori dalam kajian Islam kontemporer serta membuka peluang penelitian lanjutan mengenai 

bagaimana relasi tersebut membentuk identitas, praktik keagamaan, dan respons Muslim 

terhadap perubahan global.  

Kata Kunci: Islam, Universalisme, Partikularisme, Interdisipliner, Multidisipliner. 

 

 

ABSTRACT  

This study aims to develop a comprehensive analytical framework for the relationship between 

Universalism and Islam through interdisciplinary and multidisciplinary approaches. Islamic 

universalism is understood as the principles of teachings that are comprehensive, transcultural, 

and transcend geographical boundaries, while particularism refers to the expression of 

teachings bound by specific social, cultural, and historical contexts. Previous studies have 

generally focused on one of these aspects, resulting in a partial reading that is unable to explain 

mailto:benihusmansyah5@gmail.com1
mailto:azhariah.rachman@uho.ac.id2
mailto:septika.rudiamon@staialhikmahpariangan.ac.id3
mailto:yuldelasharmi@uinmybatusangkar.ac.id4


Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

179 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

the dynamics of Muslim religiosity across regions. This study offers analytical integration by 

utilizing the perspectives of theology, anthropology, sociology, history, and religious studies to 

identify patterns of interaction between universal values and particular practices within the 

Islamic tradition. The analysis demonstrates that the tension between these two poles is not a 

contradiction, but rather an adaptive mechanism that allows Islam to maintain its fundamental 

principles while simultaneously inculturating within diverse cultural spaces. These findings 

provide a conceptual contribution to the development of theory in contemporary Islamic studies 

and open up opportunities for further research on how this relationship shapes Muslim identity, 

religious practice, and responses to global change 

Keywords: Islam, Universalism, Particularism, Interdisciplinarity, Multidisciplinarity. 

 

A. PENDAHULUAN    

Kajian tentang Islam sebagai tradisi keagamaan global telah mengalami perkembangan 

signifikan dalam beberapa dekade terakhir, sejalan dengan meningkatnya perhatian ilmiah 

terhadap dinamika internal umat Islam serta interaksinya dengan perubahan global. Islam tidak 

hanya dipahami sebagai kumpulan ajaran normatif, tetapi juga sebagai pengalaman sosial yang 

terus bergerak dan bertransformasi. Karakter Islam yang memiliki dimensi universal sekaligus 

partikular menjadikannya tradisi yang kaya akan nuansa interpretatif. Di satu sisi, terdapat 

nilai-nilai teologis dan etis yang bersifat lintas ruang dan waktu; di sisi lain, nilai-nilai tersebut 

dipraktikkan dalam beragam konteks sosial, budaya, dan historis. Dualitas inilah yang menjadi 

titik masuk penting dalam memahami bagaimana Islam beradaptasi dengan realitas masyarakat 

yang plural (Esposito, 2018; Geertz, 1973). 

Meskipun wacana tentang universalisme dan partikularisme dalam Islam telah dibahas 

oleh berbagai sarjana, kajian-kajian tersebut cenderung terfragmentasi dan berfokus pada 

disiplin tertentu. Pendekatan teologis sering kali menekankan prinsip-prinsip dasar Islam yang 

diyakini berlaku secara universal, sementara kajian antropologis lebih banyak menyoroti 

manifestasi lokal praktik Islam dalam komunitas tertentu (Alatas, 2014; Woodward, 2011). 

Fragmentasi ini tidak jarang menghasilkan kesimpulan yang dikotomis—seolah-olah 

universalisme dan partikularisme merupakan dua kutub yang saling bertentangan. Padahal, 

berbagai studi kontemporer menunjukkan bahwa kedua aspek tersebut tidak bisa dipisahkan 

dan justru saling melengkapi dalam membentuk identitas keislaman (Nasr, 2002; Ramadan, 

2017). Namun, hingga kini belum ada kerangka analitis komprehensif yang secara sistematis 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

180 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

mengintegrasikan keduanya dalam sebuah model interdisipliner dan multidisipliner. 

Kekosongan inilah yang menjadi celah penting dalam literatur yang perlu dijembatani. 

Dalam konteks globalisasi, interaksi antara nilai-nilai universal Islam dan konteks budaya 

lokal semakin memperlihatkan kompleksitas yang membutuhkan pendekatan ilmiah lintas 

disiplin. Globalisasi telah membawa muslim pada arena sosial baru yang menuntut negosiasi 

identitas dan praktik keagamaan yang lebih dinamis. Di berbagai wilayah, umat Islam 

menunjukkan cara yang berbeda dalam merespons modernitas, sekularisasi, migrasi, dan 

perubahan sosial—yang semuanya dipengaruhi oleh ketegangan kreatif antara prinsip universal 

Islam dan pengalaman partikular masyarakat setempat (Roy, 2004; Mandaville, 2007). Hal ini 

mempertegas bahwa universalisme dan partikularisme bukan hanya konsep teoretis, tetapi 

realitas empiris yang memerlukan kajian mendalam. Perspektif sejarah juga menunjukkan 

bahwa Islam sejak awal telah berinteraksi dengan beragam peradaban—mulai dari Persia, 

India, Afrika, hingga Nusantara—dan menghasilkan tradisi keberagamaan yang plural 

(Lapidus, 2014; Berkey, 2003). 

Dengan memahami Islam sebagai tradisi yang hidup (living tradition), penelitian ini 

menekankan pentingnya pendekatan interdisipliner yang menggabungkan teologi, antropologi, 

sosiologi, sejarah, dan studi agama. Teologi diperlukan untuk memahami otoritas normatif 

ajaran Islam; antropologi dan sosiologi membantu menggali praktik keseharian umat Islam; 

kajian sejarah memberi konteks jangka panjang; sedangkan studi agama menempatkan Islam 

dalam percakapan global mengenai agama dan identitas. Pendekatan multidisipliner 

memungkinkan adanya pemetaan komprehensif tentang bagaimana nilai-nilai universal Islam 

diartikulasikan, dinegosiasikan, dan dipraktikkan dalam ruang-ruang sosial yang berbeda. 

Pendekatan ini juga memberikan ruang untuk mengidentifikasi pola-pola yang muncul dari 

interaksi antara nilai universal dan praktik partikular, tanpa mengurangi kedalaman kajian 

masing-masing disiplin. 

Penelitian ini berupaya mengembangkan kerangka analitis yang menyatukan seluruh 

perspektif tersebut. Dengan mengintegrasikan berbagai disiplin, penelitian ini tidak hanya 

berkontribusi dalam memperluas pemahaman tentang dinamika internal Islam, tetapi juga 

menghadirkan cara pandang baru dalam perdebatan akademik mengenai universalitas ajaran 

agama dan lokalitas praktik keagamaan. Pendekatan ini juga memberikan kontribusi 

konseptual penting dalam memahami bagaimana umat Islam merespons tantangan global 

seperti perubahan politik, modernisasi, migrasi, dan digitalisasi (Hallaq, 2017; Roy, 2004). 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

181 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

Dengan demikian, penelitian ini membuka ruang bagi pengembangan teori baru dalam studi 

Islam kontemporer, sekaligus menawarkan dasar bagi penelitian lanjutan mengenai bagaimana 

universalisme dan partikularisme membentuk identitas, otoritas, dan praktik keagamaan di 

berbagai komunitas Muslim. 

B. METODE PENELITIAN  

1. Desain Penelitian 

Penelitian ini menggunakan desain kualitatif berbasis studi kepustakaan (library 

research) dengan pendekatan interdisipliner dan multidisipliner. Desain ini dipilih karena 

objek kajian—yakni relasi antara universalisme dan partikularisme dalam Islam—

bersifat konseptual-teoretis dan membutuhkan integrasi perspektif dari berbagai disiplin 

ilmu. Pendekatan kualitatif memungkinkan peneliti mengeksplorasi makna, pola, dan 

dinamika yang muncul dari interpretasi keagamaan, sementara pendekatan interdisipliner 

memberikan ruang untuk menggabungkan temuan dari teologi, antropologi, sosiologi, 

sejarah, dan studi agama. 

2. Sumber Data 

a. Data Primer 

Data primer penelitian ini berasal dari: 

Karya-karya klasik dan kontemporer dalam studi Islam terkait universalisme dan 

partikularisme, Literatur teologi Islam (Nasr, 2002; Esposito, 2018), Studi 

antropologis dan sosiologis tentang praktik lokal Islam (Geertz, 1973; Alatas, 2014; 

Woodward, 2011), Analisis historis perkembangan tradisi Islam di berbagai wilayah 

(Berkey, 2003; Lapidus, 2014), Literatur global studies dan political Islam 

(Mandaville, 2007; Roy, 2004; Hallaq, 2017). Sumber-sumber ini dipilih karena 

merepresentasikan disiplin yang berbeda namun relevan dalam memahami 

dinamika universalitas dan partikularitas dalam Islam. 

b. Data Sekunder 

Data sekunder meliputi artikel jurnal, prosiding, hasil penelitian, ensiklopedia 

Islam, serta dokumen resmi institusi akademik yang membahas topik terkait. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Pengumpulan data dilakukan melalui: 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

182 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

Dokumentasi — mengumpulkan buku, artikel jurnal, dan sumber akademik 

otoritatif melalui database seperti Scopus, Web of Science, JSTOR, Oxford 

Academic, dan Brill. 

Analisis teks — membaca, menelaah, dan mengelompokkan data berdasarkan tema 

universalisme, partikularisme, interaksi budaya, sejarah perkembangan Islam, dan 

teori identitas. Pengkodean tematik — mengidentifikasi tema-tema utama seperti 

nilai universal, praktik partikular, negosiasi budaya, globalisasi, dan pluralitas 

tradisi Islam. 

4. Metode Analisis Data 

Penelitian ini menggunakan analisis isi (content analysis) dan analisis tematik 

(thematic analysis). Analisis isi digunakan untuk mengkaji gagasan utama dalam teks-

teks teologis, historis, dan sosial agar ditemukan pola makna mengenai universalitas 

ajaran Islam. Analisis tematik digunakan untuk menemukan hubungan antara nilai 

universal dan praktik partikular berdasarkan konteks budaya, sosial, dan sejarah. Analisis 

dilakukan melalui langkah-langkah:  

Reduksi data: memilih informasi relevan dari berbagai disiplin. 

Klasifikasi: mengelompokkan data ke dalam kategori teologi, antropologi, 

sosiologi, sejarah, dan studi agama.  

Sintesis antardisiplin: mengintegrasikan temuan dari masing-masing disiplin untuk 

membangun kerangka analitis komprehensif. 

Interpretasi: menarik kesimpulan teoretis tentang bagaimana universalisme dan 

partikularisme berinteraksi dalam tradisi Islam sebagai “living tradition”. 

5. Validitas dan Reliabilitas 

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menggunakan: 

Triangulasi sumber: membandingkan literatur dari berbagai disiplin untuk 

memastikan konsistensi temuan. 

Triangulasi teori: menggunakan konsep dari teologi, antropologi, sosiologi, dan 

sejarah untuk menafsirkan data secara holistik. 

Kritik sumber: mengevaluasi kredibilitas penulis, konteks publikasi, dan otoritas 

akademik sumber yang digunakan. 

 

 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

183 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

6. Alasan Pemilihan Metode 

Metode ini dipilih karena problem universalisme dan partikularisme tidak dapat 

dijelaskan hanya melalui satu perspektif disiplin. Pendekatan interdisipliner 

memungkinkan penelitian: 

menangkap kompleksitas tradisi Islam, 

memahami Islam sebagai sistem nilai sekaligus praktik sosial, 

memetakan dinamika globalisasi terhadap identitas keagamaan, 

mengisi gap dalam literatur yang selama ini bersifat parsial dan terfragmentasi. 

Dengan demikian, metode ini selaras dengan tujuan penelitian: membangun 

kerangka analitis komprehensif untuk memahami interaksi antara nilai-nilai universal 

Islam dan ekspresi partikular dalam konteks sosial-budaya yang beragam. 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil Penelitian 

1. Identifikasi Dua Pola Utama dalam Tradisi Islam: Nilai Universal dan Praktik Partikular 

Hasil analisis data menunjukkan bahwa tradisi Islam secara konsisten menampilkan 

dua pola fundamental. Pertama, nilai-nilai universal yang berbentuk prinsip-prinsip 

akidah, etika, dan hukum moral seperti keadilan (al-‘adl), kasih sayang (rahmah), 

persamaan (musawah), dan persaudaraan (ukhuwwah). Nilai ini ditemukan dalam teks-

teks normatif seperti Al-Qur’an, hadis, literatur teologi, dan karya pemikir Islam klasik—

menandai sifat Islam sebagai agama yang memiliki visi global (Esposito, 2018; Nasr, 

2002). 

Kedua, ditemukan praktik partikular yang berkembang dari interaksi umat Islam 

dengan budaya setempat. Unsur partikular ini tampak dalam ritual, hukum adat, ekspresi 

seni, bahasa keagamaan, dan praktik sosial seperti tradisi pesantren di Indonesia, tari zikr 

di Turki, atau praktik Sufi Afrika (Geertz, 1973; Woodward, 2011). 

Kedua temuan ini mengonfirmasi bahwa Islam tidak hadir dalam ruang hampa, 

melainkan selalu berhubungan erat dengan konteks sosial, ekonomi, politik, dan budaya 

di mana ia berkembang. 

2. Mekanisme Interaksi antara Universalisme dan Partikularisme 

Analisis tematik menunjukkan bahwa interaksi antara universalisme dan 

partikularisme tidak bersifat konfrontatif, tetapi bersifat komplementer dan adaptif. 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

184 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

Dalam berbagai tradisi lokal, nilai universal Islam dipertahankan melalui reinterpretasi 

yang selaras dengan budaya setempat. Misalnya: Nilai syura (musyawarah) diterapkan 

secara berbeda antara masyarakat Timur Tengah dan Asia Tenggara karena struktur sosial 

dan institusi lokal yang berbeda (Mandaville, 2007). Konsep modesty (kesopanan) dalam 

pakaian diterjemahkan beragam berdasarkan konstruksi budaya masing-masing wilayah 

tanpa meninggalkan inti nilai Islam (Roy, 2004). Hal ini menunjukkan bahwa 

universalitas ajaran Islam sesungguhnya terwujud melalui proses lokalisasi yang kreatif. 

3. Keterkaitan Sejarah dengan Pluralitas Tradisi Islam 

Studi historis mengungkap bahwa pluralitas tradisi Islam bukan fenomena modern, 

tetapi warisan sejak awal sejarah Islam. Ketika Islam berinteraksi dengan Persia, India, 

Afrika, dan Nusantara, setiap wilayah mengembangkan ekspresi keagamaan yang unik 

tanpa menghilangkan prinsip universalnya (Lapidus, 2014; Berkey, 2003). 

Data historis menunjukkan bahwa: Tradisi fikih berkembang berbeda di wilayah 

Hijaz, Irak, Afrika Utara, dan Asia Tengah karena perbedaan kondisi sosial. 

Tasawuf menyerap estetika lokal dan pola seni budaya masyarakat setempat. 

Struktur komunitas Muslim (tribal, urban, maritim) membentuk praktik keagamaan 

yang berbeda. Temuan ini memperkuat pandangan bahwa pluralitas Islam secara 

historis merupakan bagian dari mekanisme adaptif yang melekat dalam tradisi 

tersebut. 

Pembahasan 

1. Melampaui Dikotomi: Universalisme dan Partikularisme sebagai Dua Dimensi Integratif 

Pembahasan hasil penelitian menunjukkan bahwa dikotomi antara universalisme 

dan partikularisme bersifat metodologis, bukan ontologis. Dalam kerangka tradisi Islam: 

universalisme menyediakan kerangka nilai, partikularisme memberikan bentuk 

konkret dalam realitas sosial. Keduanya tidak dapat dipahami sebagai dua kutub 

yang saling meniadakan, melainkan dua dimensi yang terus berinteraksi 

membentuk keberagamaan Muslim. Islam menjadi “agama global” bukan karena 

menghapus budaya lokal, tetapi karena mampu berdialog, beradaptasi, dan 

membentuk sintesis baru di berbagai wilayah (Hallaq, 2017). 

2. Islam sebagai Living Tradition: Dinamika, Fleksibilitas, dan Konsistensi 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

185 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

Dari perspektif teori tradisi hidup (living tradition), Islam beroperasi sebagai sistem 

nilai yang konsisten namun fleksibel. Ia mempertahankan prinsip normatif, tetapi terbuka 

terhadap adaptasi sesuai konteks (Ramadan, 2017). 

Hasil penelitian menunjukkan: Fleksibilitas Islam memungkinkan pengambilan 

bentuk berbeda tanpa keluar dari kerangka universalnya. Local genius masyarakat 

turut memperkaya praktik Islam global. Perbedaan geografis, politik, dan ekonomi 

menghasilkan ragam interpretasi yang tetap berada dalam kerangka makna yang 

sama. Dengan demikian, pluralitas dalam Islam bukan bentuk deviasi, tetapi bukti 

vitalitas tradisi Islam. 

3. Globalisasi sebagai Katalis: Re-Negosiasi Identitas dan Praktik Keagamaan 

Globalisasi mempercepat interaksi antara nilai universal dan partikular. Di era 

digital, diaspora Muslim, media sosial, dan migrasi menciptakan ruang pertemuan budaya 

yang lebih intens. Hasil analisis menunjukkan bahwa globalisasi menghasilkan: 

hibridisasi identitas (Mandaville, 2007) re-interpretasi ajaran di ruang publik, penguatan 

kembali nilai universal sebagai identitas transnasional, penguatan praktik lokal sebagai 

identitas komunitas. Dengan demikian, globalisasi bukan ancaman, tetapi ruang baru bagi 

Islam untuk menunjukkan sifatnya yang adaptif namun konsisten secara teologis. 

4. Kontribusi Konseptual Penelitian 

Hasil dan pembahasan ini menegaskan bahwa penelitian memberikan beberapa 

kontribusi: 

Menawarkan model analitis yang mengintegrasikan teologi, antropologi, sosiologi, 

sejarah, dan studi agama. Mengisi kekosongan dalam literatur yang sebelumnya 

terfragmentasi. Menunjukkan bahwa interaksi universalisme–partikularisme adalah 

proses adaptif, bukan kontradiksi. Memberikan pemahaman baru tentang 

bagaimana Islam merespons perubahan global. 

D. KESIMPULAN DAN SARAN  

Penelitian ini menunjukkan bahwa relasi antara universalisme dan partikularisme dalam 

Islam bukanlah dikotomi yang saling menegasikan, melainkan dinamika kreatif yang 

membentuk corak keberagamaan umat Islam di berbagai ruang sosial. Universalisme hadir 

melalui prinsip-prinsip teologis dan etis Islam yang bersifat abadi, sementara partikularisme 

termanifestasi dalam keragaman praktik yang dibentuk oleh konteks budaya, sejarah, dan sosial 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

186 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

masyarakat Muslim. Analisis interdisipliner dan multidisipliner yang menggabungkan 

perspektif teologis, antropologis, sosiologis, sejarah, dan studi agama mengungkapkan bahwa 

kedua dimensi ini bekerja secara komplementer: nilai-nilai universal Islam memberikan 

orientasi moral dan normatif, sedangkan partikularisme memungkinkan adaptasi kreatif 

sehingga Islam dapat terus hidup, relevan, dan diterima dalam berbagai lingkungan budaya. 

Penelitian ini juga menegaskan bahwa globalisasi telah memperluas arena interaksi 

antara nilai universal dan lokalitas praktik keagamaan, menciptakan bentuk-bentuk 

keberagamaan baru yang lebih hibrid dan kontekstual. Temuan ini mengonfirmasi bahwa Islam 

sebagai living tradition tidak pernah berdiri secara statis, tetapi terus bertransformasi melalui 

proses negosiasi identitas dan adaptasi terhadap perubahan zaman. Dengan demikian, kerangka 

analitis yang dikembangkan dalam penelitian ini memberikan kontribusi konseptual bagi studi 

Islam kontemporer, khususnya dalam memahami bagaimana umat Islam menyeimbangkan 

ajaran normatif dengan pengalaman sosial yang beragam. Kerangka ini tidak hanya 

memperkaya diskursus akademik tentang universalisme dan partikularisme, tetapi juga 

menawarkan dasar teoretis bagi penelitian lanjutan mengenai dinamika otoritas, identitas, dan 

praktik keagamaan di komunitas Muslim global. 

DAFTAR PUSTAKA 

Alatas, Syed Farid. Applying Ibn Khaldun: The Recovery of a Lost Tradition in Sociology. 

Routledge, 2014. 

Berkey, Jonathan. The Formation of Islam: Religion and Society in the Near East, 600–1800. 

Cambridge University Press, 2003. 

Esposito, John L. Islam: The Straight Path. 5th ed., Oxford University Press, 2018. 

Geertz, Clifford. The Interpretation of Cultures. Basic Books, 1973. 

Hallaq, Wael B. Restating the Obvious: Islamic Law, Authority, and Tradition. Columbia 

University Press, 2017. 

Lapidus, Ira M. A History of Islamic Societies. 3rd ed., Cambridge University Press, 2014. 

Mandaville, Peter. Global Political Islam. Routledge, 2007. 

Nasr, Seyyed Hossein. The Heart of Islam: Enduring Values for Humanity. HarperOne, 2002. 

Ramadan, Tariq. Islam: The Essentials. Pelican Books, 2017. 

Roy, Olivier. Globalized Islam: The Search for a New Ummah. Columbia University Press, 

2004. 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

187 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

Woodward, Mark R. Java, Indonesia and Islam. Springer, 2011. 

 

 

 


