Jurnal Transformasi Pendidikan Vol. 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp Januari 2026

MODEL DAKWAH BIL-HAL DALAM MEMBANGUN HARMONI
SOSIAL: STUDI KERUKUNAN LINTAS AGAMA DI KAMPUNG
TOLERANSI BALONGGEDE KOTA BANDUNG

Balgies Aulia Zhia Ulhaq', Nulyastin Fanani?, Asep Ahmad Siddiq®, Fadhli
Muttagien*

1.234Universitas Islam Bandung
balgiesauliaulhag@gmail.com

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan dan menganalisis praktik Dakwah Bil-Hal
sebagai model sosial dalam menjaga kerukunan lintas agama di Kampung Toleransi
Balonggede, Bandung. Menggunakan pendekatan kualitatif dengan paradigma interpretif-
fenomenologis, penelitian ini melibatkan wawancara mendalam dengan narasumber utama
yaitu Ketua RW, Ketua RT, dan Tokoh Masyarakat, serta observasi partisipatif terbatas. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa kerja sama sosial, solidaritas lintas iman, dan mekanisme
budaya lokal menjadi dasar harmoni yang mencerminkan Dakwah Bil-Hal sebagai dakwah
yang hidup. Aksi seperti saling menjaga keamanan, pengawasan sosial, dan keterlibatan
pemuda menjadi wujud nilai Islam yang inklusif dan humanis. Penelitian ini menyimpulkan
bahwa Dakwah Bil-Hal berfungsi sebagai pendekatan dakwah antar budaya yang efektif di
masyarakat plural dengan menjembatani keberagaman melalui etika sosial bersama dan empati
kolektif.

Kata Kunci: Dakwah Bil-Hal, Dakwah Antar Budaya, Harmoni Sosial, Kampung Toleransi.

ABSTRACT

This research aims to describe and analyze the practice of Dakwah Bil-Hal as a social model

for maintaining interreligious harmony in Kampung Toleransi Balonggede, Bandung. Using a
qualitative interpretive-phenomenological approach, the study involved in-depth interviews
with key informants, namely the RW Head, RT Head, and community figures, along with limited
participatory observation. The findings reveal that collective cooperation, interfaith solidarity,
and local cultural mechanisms serve as the foundation of harmony and reflect Dakwah Bil-Hal
as a living model of da’wah. Actions such as mutual security assistance, social supervision,
and youth participation embody the inclusive and humanitarian values of Islam. The study
concludes that Dakwah Bil-Hal functions as an effective intercultural da’wah approach in
plural societies by bridging religious diversity through shared ethics and collective empathy

Keywords: Dakwah Bil-Hal, Intercultural Da’wah, Social Harmony, Tolerance Village.

300


mailto:balqiesauliaulhaq@gmail.com

Jurnal Transformasi Pendidikan Vol. 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp Januari 2026

A. PENDAHULUAN

Dalam kehidupan berbangsa yang terus berkembang, isu kerukunan dan toleransi
menjadi salah satu fondasi utama bagi keberlangsungan sosial masyarakat Indonesia. Seiring
meningkatnya arus globalisasi, interaksi antaragama dan antarbudaya menjadi semakin intens,
menghadirkan peluang besar bagi dialog lintas identitas, namun juga berpotensi memunculkan
kesalahapahaman dan polarisasi sosial. Dalam konteks ini, dakwah sebagai aktivitas
penyampaian ajaran Islam, tetapi juga sebagai instrumen sosial untuk menanamkan semangat
saling menghormati, menghargai perbedaan, dan membangun harmoni di tengah pluralitas
masyarakat.

Indonesia merupakan negara dengan masyarakat yang sangat majemuk dengan ditandai
oleh keragaman agama, budaya, suku, bahasa, dan latar belakang sosial. Keberagaman ini
menjadi kekayaan sekaligus tantangan yang memerlukan pengelolaan sosial yang cermat agar
tidak menimbulkan konflik horizontal. Kota-kota besar seperti Bandung. Jakarta, dan Surabaya
menjadi ruang pertemuan berbagai latar belakang budaya dan agama, di mana potensi gesekan
sering kali muncul perbedaan pemahaman, kepentingan ekinomi, atau ideologi. Karena itu,
peran dan nilai-nilai keagamaan yang menekankan toleransi dan kemanusiaan menjadi sangat
peenting dalam menjaga kohesi sosial (Saumantri, 2023)

Dalam konteks keislaman, penyebaran pesan kebaikan (dakwah) tidak lagi dapat dibatasi
hanya pada penyampaian verbal (dakwah bil-lisan), melainkan perlu diwujudkan melalui
keteladanan, tindakan nyata, aksi sosial yang memberi manfaat bagi masyarakat luas. Konsep
ini dikenal sebagai dakwah bil-hal, yaitu metode dakwah yang memusatkan pada perilaku,
moralitas, dan kontribusi sosial sebagai bentuk nyata dari ajaran Islam. Menurut Anam (2023)
dan Firda & Sitika (2023), dakwah bil-hal merupakan bentuk dakwah paling kontekstual dan
relevan dengan kebutuhan masyarakat modern saat ini, karena mampu menjawab
permasalahan sosial, ekonomi, dan moral secara langsung melalui aksi nyata, bukan hanya
narasi teoritis. Dengan demikian, dakwah bil-hal berfungsi sebagai jembatan antara nilai-nilai
keagamaan dan realitas sosial yang multikultural (Marasabessy, 2025)

Model dakwah berbasis perbuatan ini menemukan manifestasi empirisnya di Kampung
Toleransi Balonggede, kelurahan Balonggede, Kecamatan Regol, Kota Bandung. Kawasan ini
menjadi salah satu contoh keberhasilan pemerintah daerah. Kawasan ini menjadi salah satu
contoh keberhasilan pemerintah daerah dan masyarakat dalam mengelola keberagaman

melalui pendekatan sosial-kultural. Kampung Balonggede dikenal sebagai wilayah di mana

301



Jurnal Transformasi Pendidikan Vol. 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp Januari 2026

masjid, gereja, dan vihara berdiri berdampingan tanpa konflik yang berarti. Masyarakatnya
hidup saling menghormati dan bekerja sama lintas agama dalam berbagai kegiatan sosial,
seperti gotong royong, pengamanan acara keagamaan dan bantuan sosial lintas iman.

Beberapa penelitian sebelumnya telah menyinggung fenomena Kampung Toleransi,
terutama dalam kerangka Moderasi Beragama (Saumantri, 2023) yang memaknai kerukunan
sebagai sikap saling menghormati antarumat beragama. Namun, kajian tersebut cenderung
berhenti pada dimensi kebijakan dan wacana normatif tanpa menggali proses sosial yang
membuat toleransi itu bertahan. Sementara itu, studi dakwah bil-hal (Firda & Sitika, 2023)
cenderung lebih banyak menyoroti program pemberdayaan ekonomi dan pendidikan berbasis
masjid, tanpa membahas secara mendalam bagaimana dakwah bil-hal dapat beroperasi dalam
ruang sosial multireligius seperti Balonggede.

Penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dengan pendekatan yang
berbeda. Fokus penelitian ini diarahkan bukan pada hasil kebijakannya, tetapi pada proses
sosial dan budaya yang membentuk keselarasan atau harmoni antarumat beragama.
Berdasarkan hasil observasi lapangan dan wawancara dengan Ketua RW serta tokoh
masyarakat, ditemukan bahwa kerukunan di Kampung Toleransi Balonggede bukanlah hasil
dari intervensi struktural pemerintah, melainkan tumbuh secara organik dari tradisi masyarakat
setempat. Seperti gotong royong, keterbukaan sosial dan nilai-nilai moral yang dijaga secara
turun-temurun.

Dalam konteks tersebut, dakwah bil-hal hadir sebagai pola komunikasi sosial yang hidup
di tengah masyarakat: (1) aksi kolektif lintas agama, misalnya kerja sama dalam pengaturan
parkir dan keamanan saat perayaan hari besar keagamaan; (2) Regenerasi nilai toleransi,
melalui peran aktif pemuda dan kegiatan sosial lintas iman; (3) Pengawasan sosial komunitas,
yaitu mekanisme informal warga dalam menjaga etika sosial dan menolak provokasi dari luar.
Dengan ketiga bentuk ini menjadi bukti konkret bahwa dakwah bil-hal dapat berfungsi sebagai
model dakwah antar budaya yang efektif, bukan hanya menyampaikan pesan islam, tetapi juga
menumbuhkan rasa saling percaya dan tanggung jawab sosial lintas agama.

Praktik kerja sama sosial lintas agama yang berlangsung di Kampung Balonggede
termasuk gotong royong, saling bantu dalam kegiatan keagamaan, dan pengawasan sosial
berbasis komunitas, merupakan wujud nyata dari dakwah bil-hal yang berperan sebagai

fondasi terbentuknya harmoni sosial masyarakat.

302



Jurnal Transformasi Pendidikan Vol. 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp Januari 2026

Adapun tujuan penelitian ini yaitu mendeskripsikan secara komprehensif pola kerja sama
dan kelembagaan lokal yang menopang kerukunan lintas agama di Kampung Tolenransi
Balonggede, serta menganalisis bagaimana pola-pola tersebut dapat dikonseptualisasikan
sebagai model dakwah bil-hal yang kontekstual dan berkelanjutan.

Secara teoritis, penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi substantif bagi
pengembangan studi Dakwah Antar Budaya, dengan menghadirkan kerangka analisis yang
menekankan pentingnya action-based approach dalam komunikasi dakwah. Secara praktis,
hasil penelitian ini dapat dijadikan best practice dalam pengelolaan masyarakat majemuk, baik
oleh pemerintah lembaga keagamaan, maupun komunitas lokal, untuk memperkuat harmoni
sosial melalui pendekatan sosial-keagamaan yang inklusif.

Penelitian ini memiliki urgensi tinggi karena mempelajari bagaimana dakwah dapat
dijalankan dalam masyarakat dengan latar belakang budaya dan agama yang berbeda.
Pendekatan bil-hal di Kampung Balonggede merepresentasikan praktik dakwah yang bersifat
interkultural, di mana interaksi sosial menjadi media dakwah yang paling efektif. Dakwah
tidak lagi dipahami sebagai aktivitas satu arah antara komunikator dengan komunikan, tetapi
sebagai proses dialog sosial yang mempertemukan nilai-nilai Islam dengan realitas budaya
masyarakat.

Model seperti ini juga sejalan dengan paradigma dakwah kontekstual, yang menuntut
pendakwah memahami kultur, bahasa, dan sensitivitas sosial mad’u. Dalam masyarakat
multikultural seperti Indonesia, dakwah bil-hal berfungsi sebagai jembatan antara ajaran
agama dengan nilai kemanusian secara universal. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya
memperkuat teori dakwah dalam ranah keilmuan, tetapi juga menegaskan bahwa keselarasan
sosial yang terbangun di Kampung Balonggede adalah suatu bentuk nyata dari keberhasilan

dakwah antar budaya yang damai, dialogis, dan memberdayakan

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan karakteristik keilmuan
interpretif dan fenomenologis. Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada upaya
memahami secara mendalam bagaimana realitas sosial mengenai harmoni sosial dikontruksi,
dimaknai, dan dijalankan oleh masyarakat yang hidup dalam perbedaan latar belakang agama.
Melalui perspektif fenomenologis, penelitian ini berusaha menangkap pengalaman subjektif

para pemeran sosial, sementara pendekatan interpretif digunakan untuk menafsirkan makna

303



Jurnal Transformasi Pendidikan Vol. 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp Januari 2026

harmoni sosial sebagaimana dipahami dan dipraktikkan oleh masyarakat melalui dakwah bil-
hal. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mengamati perilaku sosial secara lahiriah,
tetapi juga menggali nilai, persepsi, dan makna yang melandasi praktik dakwah bil-hal dalam
kehidupan masyarakat.

Sifat penelitian ini adalah deskriptif-analitis, yaitu mendeskripsikan secara rinci praktik
sosial yang ditemukan di lapangan, kemudian menganalisis praktik tersebut sebagai
manifestasi dakwah bil-hal yang menjadi dasar terbentuknya kerukunan dan harmoni sosial.
Dalam konteks ini, masyarakat diposisikan sebagai subjek aktif yang membangun dan
mereproduksi nilai-nilai dakwah melalui tindakan dan interaksi sosial lintas agama.

Penelitian dilaksanakan di Kampung Toleransi Balonggede, Kelurahan Baloggede,
Kecamatan Regol, Kota Bandung. Lokasi ini dipilih secara purposive karena memiliki
karakteristik khas berupa keberadaan rumah ibadah yang berbeda yaitu masjid, gereha dan
vihara yang berdiri berdekatan, serta praktik kerukunan masyarakat yang telah diakui secara
formal oleh pemerintah Kota Bandung melalui penetapan Kampung Toleransi pada tahun 2019
oleh Wali Kota Bandung, Oded M. Danial. Penelitian lapangan dilakukan pada tanggal 06-07
November 2025, dengan pertimbangan dinamika aktivitas sosial masyarakat relative intens
menjelang akhir tahun sehingga memungkinkan pengamatan langsung terhadap interaksi
sosial lintas agama.

Sumber data dalam penelitian in terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer
diperoleh melalui wawancara mandalam dan observasi lapangan yang berkaitan dengan
interaksi sosial warga serta praktik toleransi yang berlangsung. Adapun data sekunder berupa
dokumen pendukung, seperti artikel berita arsip kegiatan, dan dokumentasi visual yang relevan
dengan tema penelitian. Alat pengumpulan data yang digunakan meliputi pedoman wawancara
semi terstruktur, perekam suara digital dan kamera dokumentasi. Seluruh proses pengumpulan
data dilakukan secara etis dengan memperhatikan izin narasumber serta menjada privasi
kenyamanan masyarakat.

Teknis pengumpulan data dilakukan melalui tiga metode utama. Pertama, wawancara
mendalam (in-depth interview) yang menjadi instrument utama dalam menggali persepsi,
pengalaman dan pemaknaan pemeran sosial terhadapa praktik toleransi dan dakwah bil-hal.
Narasumber dipilih secara purposive, meliputi ketua RT 04 dan Ketua RT 02 sebagai
pengambil kebijakan dan pengelola komunitas, serta tokoh masyarakat sebagai representasi

warga aktif dan penghubung lintas agama. Fokus wawancara mencakup tiga aspek utama, yaitu

304



Jurnal Transformasi Pendidikan Vol. 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp Januari 2026

sejarah terbentuknya kerukunan, model kerja sama lintas agama, serta mekanisme penanganan
tantangan sosial. Kedua, obsevasi partiisipatif terbatas, dilakukan dengan mengamati secara
langsung aktivitas sosial warga, kondisi lingkungan rumah ibadah yang berdampingan, serta
pola interaksi lintas agama di ruang publik. Ketiga, dokumentasi, yang digunakan untuk
mengumpulkan data pendukung berupa arsip, foto, dan artikel media sebagai bahan triangulasi
guna memperkuat keabsahan data.

Analisis data dilakukan menggunakan model analisis interaktif Miles dan Huberman
(1994) yang meliputi tiga tahapan yaitu reduksi data, penyajian data, serta penarikan dan
verifikasi kesimpulan. Data hasil wawancara dan observasi direduksi dengan cara diseleksi dan
dikelompokkan berdasarkan tema-tema yang relevan. Selanjutnya, data disajikan dalam
bentunkk narasi tematik dan perbandingan antar narasumber. Tahap akhir berupa penarikan
kesimpulan dilakukan secara induktif, berdasarkan pola dan makna yang muncul dari data
lapangan, bukan dari asumsi awal peneliti.

Pendekatan metodologis ini memungkinkan penelitian memahami dakwah bil-hal tidak
sekedar sebagai konsep normative, tetapi sebagai praktik sosial yang hidup dan dijalankan
secara nyata oleh masyarakat Kampung Toleransi Balonggede. Dengan demikian, penelitian
ini mampu menyajikan gambaran utuh mengenai kontribusi nilai-nilai dakwah dalam

membangun dan menjaga harmoni sosial lintas agama di tingkat akar rumput

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan fenomenologis dan
interpretatif. Data primer diperoleh melalui wawancara mendalam dengan Ketua RW, Ketua
RT, dan tokoh masyarakat Kampung Balonggede, serta observasi langsung terhadap kegiatan
sosial dan interaksi warga lintas agama. Analisis data dilakukan secara induktif untuk
memahami bagaimana dakwah bil-hal berperan sebagai basis harmoni sosial di lingkungan
masyarakat multikultural.

Dari hasil penelitian, ditemukan bahwa kerukunan di Kampung Toleransi Balonggede
tidak dibentuk oleh program pemerintah atau intervensi lembaga keagamaan semata,
melainkan tumbuh secara organik dan berkelanjutan dari tradisi sosial masyarakat itu sendiri.
Warga Balonggede memiliki kesadaran kolektif untuk menjaga kedamaian dan saling
menghormati perbedaan, yang terwujud melalui gotong royong, solidaritas lintas agama, serta

mekanisme sosial berbasis etika komunitas. Fenomena ini menggambarkan model dakwah bil-

305



Jurnal Transformasi Pendidikan Vol. 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp Januari 2026

hal yang tidak berbentuk ceramah atau verbalitas dakwah, melainkan dalam tindakan nyata
sehari-hari yang membawa dampak sosial luas. Nilai-nilai Islam seperti rahmatan lil ‘alamin,
ta’awun (tolong-menolong), dan ukhuwah insaniyah (persaudaraan kemanusiaan) menjadi
landasan moral yang tidak selalu disampaikan secara verbal, tetapi dipraktikkan melalui
kebersamaan warga.

Ketua RW Balonggede menyampaikan bahwa “kerukunan ini sudah ada dari dulu, bukan
karena dipaksa, tapi karena sudah jadi kebiasaan.” Ucapan ini menegaskan bahwa harmoni
sosial di Balonggede berakar pada habitus sosial yang menempatkan etika kebersamaan
sebagai nilai utama. Dalam konteks dakwah, ini merepresentasikan dakwah bil-hal yaitu

dakwah melalui perilaku sosial dan keteladanan hidup.

Gotong Royong dan Solidaritas Sosial sebagai Dasar Dakwah Bil-Hal

Gotong royong menjadi ciri paling menonjol dari masyarakat Balonggede. Kegiatan
seperti kerja bakti, pengamanan lingkungan, dan perayaan hari besar keagamaan selalu
dilakukan secara lintas iman. Tidak ada sekat yang membatasi partisipasi warga; Muslim,
Kristen, dan Buddha berbaur dalam kegiatan sosial tanpa mempertentangkan keyakinan. Ketua
RT menjelaskan bahwa warga “sudah terbiasa bekerja sama, entah itu pas acara gereja, Waisak,
atau Idul Fitri, semua ikut bantu sesuai kemampuan.” Temuan ini menunjukkan bahwa nilai-
nilai dakwah bil-hal hadir secara spontan dan mengakar, tanpa membutuhkan instruksi formal
dari lembaga agama. Dalam pandangan Marasabessy (2025), dakwah bil-hal merupakan
bentuk dakwah yang berorientasi pada aksi nyata dan manfaat sosial, di mana pesan Islam
disampaikan melalui perilaku yang membawa maslahat bagi masyarakat luas. Dakwah bukan
lagi sekadar proses penyampaian ajaran, tetapi bentuk praksis sosial yang menumbuhkan rasa
kemanusiaan dan solidaritas lintas agama.

Gotong royong ini juga menjadi bukti konkret dari keberhasilan masyarakat membangun
modal sosial (social capital) yang kuat. Kepercayaan, saling menghormati, dan kepedulian
sosial menjadi pilar utama dalam mempertahankan harmoni sosial. Seperti dikemukakan
Mutiawati (2023), modal sosial merupakan instrumen penting dalam dakwah lintas budaya

karena menciptakan jaringan komunikasi dan rasa aman di tengah perbedaan.

306



Jurnal Transformasi Pendidikan Vol. 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp Januari 2026

Aksi Keamanan Lintas Iman dengan Dakwah Empatik dalam Tindakan Sosial

Hasil wawancara menunjukkan salah satu praktik paling menarik di Balonggede: aksi
keamanan lintas iman. Ketika umat Islam melaksanakan Salat Idul Fitri, umat Kristiani dan
Buddha ikut menjaga area sekitar masjid agar ibadah berjalan lancar. Sebaliknya, ketika gereja
mengadakan misa Natal atau vihara merayakan Waisak, warga Muslim turut membantu
menjaga ketertiban dan lalu lintas. Praktik ini bukan hasil dari perintah formal, melainkan
wujud empati sosial yang tumbuh dari rasa saling percaya. Menurut Rohmah & Sitika (2023),
empati sosial adalah inti dari dakwah bil-hal karena mengajarkan umat untuk memahami
kebutuhan orang lain dan berbuat baik tanpa syarat. Dakwah semacam ini bersifat non-verbal
communication, di mana pesan damai Islam disampaikan melalui tindakan nyata yang
dirasakan langsung manfaatnya oleh masyarakat lintas agama.

Dari sudut pandang teori komunikasi antar budaya, tindakan ini juga memperlihatkan
intercultural adaptation adalah proses di mana setiap kelompok menyesuaikan perilaku dan
norma sosial agar tercipta keseimbangan. Hal ini menegaskan bahwa dakwah bil-hal di
Balonggede bukan sekadar ekspresi keagamaan, tetapi juga strategi komunikasi lintas budaya

yang efektif dalam menjaga kohesi sosial.

Mekanisme Sosial dan Etika Komunitas

Selain gotong royong, masyarakat Balonggede memiliki mekanisme kontrol sosial yang
kuat untuk menjaga norma dan etika bersama. Berdasarkan wawancara dengan tokoh
masyarakat, diketahui bahwa warga memiliki prinsip tegas terhadap pendatang atau perilaku
yang dianggap mengganggu ketertiban sosial. Jika ada individu yang memicu konflik atau
bersikap tidak sopan terhadap tradisi lokal, masyarakat akan melakukan teguran bersama,
bahkan bisa mengusir jika diperlukan. Tindakan ini menunjukkan adanya dakwah bil-hal
defensif dimana sebuah bentuk dakwah yang berfungsi mempertahankan nilai kebaikan sosial
dari ancaman disintegrasi moral. Menurut Anam (2023), dakwah bil-hal tidak hanya bersifat
konstruktif, tetapi juga memiliki dimensi protektif untuk menjaga harmoni sosial dari pengaruh
destruktif.

Mekanisme sosial seperti ini berperan sebagai sistem dakwah komunitas, di mana
masyarakat menjadi subjek aktif dalam menjaga nilai kebaikan bersama. Ini memperkuat teori

amar ma ruf nahi munkar dalam konteks sosial, bukan hanya individual. Dakwah tidak lagi

307



Jurnal Transformasi Pendidikan Vol. 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp Januari 2026

bersifat top-down dari da’i kepada mad’u, tetapi menjadi proses horizontal antar warga yang

saling mengingatkan dalam kebaikan.

Regenerasi Nilai dan Peran Pemuda dalam Melestarikan Dakwah Bil-Hal

Temuan lapangan juga menunjukkan bahwa keberlanjutan nilai toleransi di Balonggede
sangat bergantung pada keterlibatan pemuda dalam kegiatan sosial. Forum Pemuda RW
menjadi wadah regenerasi yang efektif dalam menjaga semangat gotong royong dan nilai-nilai
toleransi lintas iman. Ketua RW menjelaskan, “anak-anak muda sekarang sudah terbiasa bantu
di acara keagamaan siapa pun, karena dari kecil mereka lihat orang tua mereka juga begitu.”
Kalimat ini memperlihatkan bahwa dakwah bil-hal di Balonggede bersifat transgenerasional
diwariskan melalui kebiasaan, bukan sekadar ajaran verbal.

Sejalan dengan penelitian Mutiawati (2023), keberhasilan dakwah bil-hal sangat
bergantung pada sustainability of values, yakni sejauh mana nilai kebaikan dapat
ditransmisikan antar generasi melalui partisipasi sosial. Dengan adanya forum pemuda yang
aktif, nilai-nilai toleransi dan solidaritas tidak hanya dipertahankan, tetapi terus diperbarui

sesuai tantangan zaman.

Relasi Inklusif Antar Tempat Ibadah: Ruang Sosial Dakwah Lintas Budaya

Salah satu fenomena paling simbolik dari harmoni sosial di Balonggede adalah
kedekatan fisik antara masjid, gereja, dan vihara yang berada dalam satu kawasan kecil.
Observasi lapangan menunjukkan bahwa warga sekitar sangat menghormati aktivitas
keagamaan satu sama lain. Misalnya, ketika kebaktian Minggu berlangsung, warga Muslim
menghindari kegiatan berisik di sekitar gereja; sebaliknya, saat salat Jumat, umat lain turut
membantu mengatur lalu lintas dan area parkir.

Kondisi ini memperlihatkan bahwa ruang sosial di Balonggede berfungsi sebagai ruang
dakwah lintas budaya. Dakwah tidak terbatas pada mimbar masjid, tetapi hidup dalam interaksi
sehari-hari. Saumantri (2023) menyebut bentuk dakwah semacam ini sebagai aksiologis
moderasi beragama dengan dakwah yang tidak berhenti pada nilai, tetapi diwujudkan dalam
aksi sosial konkret. Dengan demikian, dakwah bil-hal di Balonggede telah menjelma menjadi
komunikasi antar budaya yang inklusif. Islam dihadirkan bukan sebagai simbol identitas

eksklusif, melainkan sebagai etika sosial yang menghargai perbedaan.

308



Jurnal Transformasi Pendidikan Vol. 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp Januari 2026

Pembahasan: Dakwah Bil-Hal dalam Perspektif Dakwah Antar Budaya

Dari hasil temuan di atas, dapat disimpulkan bahwa dakwah bil-hal di Balonggede
berperan sebagai instrumen transformasi sosial. Dakwah tidak lagi dipahami sebagai aktivitas
verbal, tetapi sebagai proses pembentukan budaya sosial yang menjunjung nilai kemanusiaan
universal. Menurut Rohmah & Sitika (2023), dakwah bil-hal harus berorientasi pada
perubahan sosial yang nyata, bukan sekadar penyampaian pesan. Dalam konteks Balonggede,
perubahan itu tampak dari pola interaksi lintas agama yang semakin terbuka, rasa saling
percaya yang tinggi, dan menurunnya potensi konflik sosial.

Konteks pluralitas agama dan budaya di Balonggede menjadikan dakwah bil-hal relevan
untuk dikaji dalam perspektif dakwah antar budaya. Seperti dijelaskan oleh Mutiawati (2023),
dakwah antar budaya menuntut da’i untuk memahami simbol, bahasa, dan norma masyarakat
setempat. Dalam kasus Balonggede, dakwah muncul bukan dari tokoh agama formal, tetapi
dari masyarakat yang mampu menjembatani nilai Islam dengan budaya gotong royong lokal.
Dakwah bil-hal di sini berfungsi sebagai cultural bridge, menghubungkan nilai-nilai Islam
dengan realitas sosial setempat tanpa benturan identitas.

Temuan di Balonggede juga memperkaya teori Moderasi Beragama (Saumantri, 2023).
Jika moderasi beragama selama ini dipahami sebagai sikap batin atau pandangan keagamaan
yang seimbang, maka dakwah bil-hal memperluasnya ke dimensi praksis. Melalui tindakan
gotong royong, penjagaan lintas iman, dan kontrol sosial, nilai moderasi beragama diwujudkan
dalam kehidupan sehari-hari.

Dalam pandangan Anam (2023), dakwah bil-hal adalah jalan tengah yang menampilkan
wajah Islam yang damai, toleran, dan aktif dalam menjaga perdamaian sosial. Maka, dakwah
bil-hal di Balonggede bisa disebut sebagai moderasi yang beraksi (actional moderation) nilai
Islam yang hidup di ruang sosial. Penelitian ini memperluas paradigma dakwah bil-hal dari
level individual ke level komunal dan kultural. Jika sebelumnya dakwah bil-hal banyak diteliti
dalam konteks pemberdayaan ekonomi atau pendidikan (Firda & Sitika, 2023), maka
penelitian ini menunjukkan bahwa dakwah bil-hal juga dapat menjadi mekanisme sosial yang
menjaga kerukunan lintas agama.

Kebaruan lainnya adalah ditemukannya konsep dakwah komunitas dakwah yang
dijalankan oleh masyarakat tanpa perantara da’i formal, tetapi tetap mengandung nilai-nilai
Islam yang mendalam. Konsep ini memperkuat arah baru kajian Dakwah Antar Budaya, di

mana masyarakat menjadi pelaku utama penyebaran nilai Islam dalam bentuk aksi sosial lintas

309



Jurnal Transformasi Pendidikan Vol. 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp Januari 2026

iman. Secara praktis, model dakwah bil-hal di Balonggede dapat dijadikan best practice bagi
daerah lain dalam mengelola keberagaman. Pemerintah dan lembaga keagamaan bisa belajar
dari pendekatan ini: bahwa harmoni tidak hanya dibangun dengan program formal, tetapi
melalui pemberdayaan budaya lokal dan komunikasi antar umat yang setara. Selain itu,
keberhasilan Balonggede membangun sistem sosial yang damai dapat menjadi dasar
pengembangan pendidikan dakwah multikultural di kampus-kampus dakwah. Nilai-nilai
dakwah bil-hal bisa dijadikan bahan ajar bagi mahasiswa untuk memahami peran dakwah

sebagai praksis sosial.

Revitalisasi Dakwah Bil-Hal di Era Masyarakat Multikultural

Hasil penelitian di Kampung Toleransi Balonggede memperlihatkan bahwa dakwah bil-
hal tidak hanya berfungsi sebagai sarana membangun harmoni sosial, tetapi juga sebagai
bentuk revitalisasi dakwah di era masyarakat modern yang majemuk. Dalam konteks perkotaan
seperti Bandung, di mana heterogenitas masyarakat sangat tinggi, model dakwah yang berbasis
tindakan nyata menjadi lebih efektif dibandingkan pendekatan konvensional yang bersifat
verbal dan dogmatis. Menurut Rohmah & Sitika (2023) dalam penelitiannya tentang
revitalisasi metode dakwah bil-hal di era digital, dakwah melalui keteladanan dan aksi sosial
mampu menjangkau kelompok masyarakat yang cenderung apatis terhadap simbol-simbol
keagamaan. Mereka menekankan bahwa dakwah bil-hal harus hadir dalam bentuk kontribusi
sosial yang relevan dengan kebutuhan masyarakat seperti penegakan nilai moral, solidaritas
sosial, dan kepedulian terhadap sesama. Pola dakwah seperti ini terlihat jelas dalam kehidupan
warga Balonggede, yang tidak menonjolkan perbedaan keyakinan, tetapi memusatkan
perhatian pada kerja sama dan manfaat bersama.

Dengan demikian, dakwah bil-hal di Balonggede dapat dipahami sebagai dakwah
kontekstual yang menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman dan kebutuhan sosial
masyarakat urban. Dalam pandangan Marasabessy (2025), dakwah bil-hal bersifat dinamis dan
fleksibel; ia harus hadir di ruang sosial yang plural untuk menjawab tantangan kehidupan
modern tanpa kehilangan nilai spiritual Islam. Praktik di Balonggede menjadi contoh konkret
dari  fleksibilitas  tersebut = masyarakat tidak  menolak = modernitas, tetapi
mengharmonisasikannya dengan nilai-nilai lokal dan ajaran Islam yang humanis. Selain itu,
jika dilihat dari perspektif komunikasi lintas budaya, praktik dakwah bil-hal di Balonggede

menunjukkan bentuk interaksi transformatif, di mana perbedaan tidak hanya ditoleransi tetapi

310



Jurnal Transformasi Pendidikan Vol. 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp Januari 2026

juga menjadi sumber kekuatan sosial. Warga Muslim, Kristiani, dan Buddha saling belajar
untuk memahami perasaan dan perspektif satu sama lain melalui interaksi sosial yang
sederhana: menjaga parkir, membersihkan lingkungan, atau menghadiri acara sosial bersama.
Komunikasi seperti ini merupakan implementasi nyata dari konsep Islam rahmatan lil ‘alamin
yang bersifat universal.

Dalam konteks dakwah antar budaya, tindakan-tindakan kecil yang dilakukan oleh warga
Balonggede menjadi narasi dakwah yang hidup (/iving da’wah) yaitu pesan dakwah yang
disampaikan melalui perilaku sosial, bukan hanya melalui lisan atau teks. Model ini
menegaskan pandangan Mutiawati (2023) bahwa keberhasilan dakwah di masyarakat
majemuk sangat bergantung pada kemampuan aktor sosial untuk menampilkan nilai Islam
dalam bentuk yang inklusif, partisipatif, dan membangun kesetaraan relasi.

Temuan penelitian ini juga memberikan pelajaran penting bagi pelaksanaan dakwah di
era modern yang sering kali menghadapi dua tantangan besar: polarisasi identitas dan
menurunnya kepercayaan sosial. Polarisasi muncul karena sebagian kelompok masih
memahami dakwah secara sempit sebagai proses mengislamkan orang lain, bukan
memanusiakan dan mengharmoniskan perbedaan. Sedangkan menurunnya kepercayaan sosial
disebabkan oleh meningkatnya individualisme dan persaingan ekonomi di ruang-ruang urban.
Dalam konteks ini, dakwah bil-hal seperti di Balonggede menawarkan jalan tengah:
menghadirkan nilai Islam melalui tindakan sosial yang memperkuat kepercayaan antarwarga
dan menumbuhkan rasa kebersamaan di tengah tekanan modernitas. Selain relevan untuk
masyarakat perkotaan, model dakwah bil-hal juga dapat dijadikan strategi kebijakan publik
keagamaan. Pemerintah daerah dan lembaga dakwah bisa mengadopsi prinsip-prinsip
Balonggede: memperkuat modal sosial, memberdayakan tokoh lintas agama, dan
menumbuhkan partisipasi pemuda. Jika dikembangkan secara sistematis, pendekatan ini dapat
menjadi blueprint bagi pembangunan sosial berbasis nilai keagamaan yang damai dan
berkelanjutan.

Dari sisi akademik, hasil penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam
memperluas paradigma dakwah kontemporer. Dakwah tidak lagi dibatasi oleh ruang masjid
atau majelis taklim, melainkan hadir di ruang publik melalui tindakan sosial. Hal ini sejalan
dengan pandangan Saumantri (2023) yang menekankan bahwa moderasi beragama harus
diaktualisasikan dalam perilaku sosial yang konkret. Maka, dakwah bil-hal di Balonggede

bukan hanya bentuk dakwah moral, tetapi juga dakwah kultural yang merekatkan nilai-nilai

311



Jurnal Transformasi Pendidikan Vol. 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp Januari 2026

Islam dengan realitas sosial masyarakat modern. Dengan kata lain, model Balonggede
menunjukkan bahwa dakwah bil-hal adalah wajah baru dakwah di era pluralitas, di mana
agama tidak lagi menjadi batas, melainkan menjadi sumber etika bersama. Melalui
keteladanan, gotong royong, dan partisipasi sosial, masyarakat menunjukkan bahwa dakwah
bisa menjadi sarana membangun perdamaian, bukan sekadar penyebaran doktrin. Inilah yang
membedakan dakwah bil-hal dari bentuk dakwah tradisional ia bersifat inklusi sosial, tidak
menuntut penerimaan ideologis, tetapi mengajarkan nilai kemanusiaan yang universal.
Dengan demikian, dakwah bil-hal di Kampung Toleransi Balonggede bukan hanya
fenomena lokal, tetapi juga model paradigmatik bagi studi dakwah antar budaya. Ia
mengajarkan bahwa keberhasilan dakwah bukan diukur dari berapa banyak orang yang
berubah keyakinan, tetapi dari seberapa jauh nilai-nilai Islam dapat hidup dan diterima dalam
masyarakat yang beragam. Dalam konteks keindonesiaan, dakwah bil-hal menjadi strategi
strategis dalam memperkuat kebangsaan, mencegah konflik sosial, dan memperluas makna

keislaman sebagai rahmat bagi seluruh umat manusia.

D. KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa dakwah bil-hal berperan signifikan sebagai basis
pembentukan harmoni sosial di Kampung Toleransi Balonggede. Dakwah bil-hal tidak hadir
dalam bentuk penyampaian ajaran secara verbal, melainkan diwujudkan melalui praktik sosial
sehari-hari yang berakar pada budaya local masyarakat, seperti gotong royong, solidaritas
lintas agama serta mekanisme sosial berbasik etika komunitas. Harmoni sosial yang terbangun
bersifat organic dan berkelanjutan karena tumbuh dari kesadaran kolektif masyarakat, bukan
semata-mata hasil intervensi program formal pemerintah atau lembaga keagamaan.

Nilai-nilai Islam seperti rahmatan lil’alamin, ta’awun, dan ukhuwah insaniyah
diinternalisasi dan dipraktikkan secara implisit dalam interaksi sosial lintas iman, sehingga
dakwah bil-hal berfungsi sebagai medium komunikasi antar budaya yang efektif. Temuan ini
menegaskan dakwah bil-hal sebagai bentuk dakwah komunitas yang dijalankan secara
horizontal oleh masyarakat, serta memperluas kajian dakwah antar budaya dengan

menempatkan praktik sosial sebagai wujud moderasi beragama dalam kehidupan multicultural

DAFTAR PUSTAKA
Anam, 1. (2023). Studi Dakwah Bil Hal dan Kontribusinya di Masyarakat. Jurnal Dakwah
Kontemporer, 45-62.

312



Jurnal Transformasi Pendidikan Vol. 7, No. 1
https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp Januari 2026

Firda, R. &. (2023). rogram Pemberdayaan Ekonomi dan Dakwah Bil Hal Berbasis Masjid.
urnal At-Taghyir,, 101-120.

Marasabessy, M. A. (2025). Revitalisasi Metode Dakwah Bil Hal sebagai Pendekatan Strategis
Dalam Pembinaan Karakter Mahasiswa Muslim di Era Digital. QOSIM: Jurnal
Pendidikan Sosial & Humaniora, 1336-1346.

Mutiawati, M. (2023). fektivitas Dakwah Bil-Hal sebagai Solusi Penyampaian Pesan Dakwah.
. Jurnal Dakwah Univ. Islam Negeri Sumatera Utara,, 25-40.

Saumantri, T. (2023). Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Plural: Studi Kasus Kampung
Toleransi Balonggede. E-Journal LP2M UIN Jambi,, 112-129.

313



