
Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

300 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

MODEL DAKWAH BIL-HAL DALAM MEMBANGUN HARMONI 

SOSIAL: STUDI KERUKUNAN LINTAS AGAMA DI KAMPUNG 

TOLERANSI BALONGGEDE KOTA BANDUNG 

 
Balqies Aulia Zhia Ulhaq1, Nulyastin Fanani2, Asep Ahmad Siddiq3, Fadhli 

Muttaqien4 

1,2,3,4Universitas Islam Bandung 

balqiesauliaulhaq@gmail.com                

 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan dan menganalisis praktik Dakwah Bil-Hal 

sebagai model sosial dalam menjaga kerukunan lintas agama di Kampung Toleransi 

Balonggede, Bandung. Menggunakan pendekatan kualitatif dengan paradigma interpretif-

fenomenologis, penelitian ini melibatkan wawancara mendalam dengan narasumber utama 

yaitu Ketua RW, Ketua RT, dan Tokoh Masyarakat, serta observasi partisipatif terbatas. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa kerja sama sosial, solidaritas lintas iman, dan mekanisme 

budaya lokal menjadi dasar harmoni yang mencerminkan Dakwah Bil-Hal sebagai dakwah 

yang hidup. Aksi seperti saling menjaga keamanan, pengawasan sosial, dan keterlibatan 

pemuda menjadi wujud nilai Islam yang inklusif dan humanis. Penelitian ini menyimpulkan 

bahwa Dakwah Bil-Hal berfungsi sebagai pendekatan dakwah antar budaya yang efektif di 

masyarakat plural dengan menjembatani keberagaman melalui etika sosial bersama dan empati 

kolektif.  

Kata Kunci: Dakwah Bil-Hal, Dakwah Antar Budaya, Harmoni Sosial, Kampung Toleransi. 

 

ABSTRACT  

This research aims to describe and analyze the practice of Dakwah Bil-Hal as a social model 

for maintaining interreligious harmony in Kampung Toleransi Balonggede, Bandung. Using a 

qualitative interpretive-phenomenological approach, the study involved in-depth interviews 

with key informants, namely the RW Head, RT Head, and community figures, along with limited 

participatory observation. The findings reveal that collective cooperation, interfaith solidarity, 

and local cultural mechanisms serve as the foundation of harmony and reflect Dakwah Bil-Hal 

as a living model of da’wah. Actions such as mutual security assistance, social supervision, 

and youth participation embody the inclusive and humanitarian values of Islam. The study 

concludes that Dakwah Bil-Hal functions as an effective intercultural da’wah approach in 

plural societies by bridging religious diversity through shared ethics and collective empathy 

Keywords: Dakwah Bil-Hal, Intercultural Da’wah, Social Harmony, Tolerance Village. 

mailto:balqiesauliaulhaq@gmail.com


Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

301 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

A. PENDAHULUAN    

Dalam kehidupan berbangsa yang terus berkembang, isu kerukunan dan toleransi 

menjadi salah satu fondasi utama bagi keberlangsungan sosial masyarakat Indonesia. Seiring 

meningkatnya arus globalisasi, interaksi antaragama dan antarbudaya menjadi semakin intens, 

menghadirkan peluang besar bagi dialog lintas identitas, namun juga berpotensi memunculkan 

kesalahapahaman dan polarisasi sosial. Dalam konteks ini, dakwah sebagai aktivitas 

penyampaian ajaran Islam, tetapi juga sebagai instrumen sosial untuk menanamkan semangat 

saling menghormati, menghargai perbedaan, dan membangun harmoni di tengah pluralitas 

masyarakat. 

Indonesia merupakan negara dengan masyarakat yang sangat majemuk dengan ditandai 

oleh keragaman agama, budaya, suku, bahasa, dan latar belakang sosial. Keberagaman ini 

menjadi kekayaan sekaligus tantangan yang memerlukan pengelolaan sosial yang cermat agar 

tidak menimbulkan konflik horizontal. Kota-kota besar seperti Bandung. Jakarta, dan Surabaya 

menjadi ruang pertemuan berbagai latar belakang budaya dan agama, di mana potensi gesekan 

sering kali muncul perbedaan pemahaman, kepentingan ekinomi, atau ideologi. Karena itu, 

peran dan nilai-nilai keagamaan yang menekankan toleransi dan kemanusiaan menjadi sangat 

peenting dalam menjaga kohesi sosial (Saumantri, 2023) 

Dalam konteks keislaman, penyebaran pesan kebaikan (dakwah) tidak lagi dapat dibatasi 

hanya pada penyampaian verbal (dakwah bil-lisan), melainkan perlu diwujudkan melalui 

keteladanan, tindakan nyata, aksi sosial yang memberi manfaat bagi masyarakat luas. Konsep 

ini dikenal sebagai dakwah bil-hal, yaitu metode dakwah yang memusatkan pada perilaku, 

moralitas, dan kontribusi sosial sebagai bentuk nyata dari ajaran Islam. Menurut Anam (2023) 

dan Firda & Sitika (2023), dakwah bil-hal merupakan bentuk dakwah paling kontekstual dan 

relevan dengan kebutuhan masyarakat modern saat ini, karena mampu menjawab 

permasalahan sosial, ekonomi, dan moral secara langsung melalui aksi nyata, bukan hanya 

narasi teoritis. Dengan demikian, dakwah bil-hal berfungsi sebagai jembatan antara nilai-nilai 

keagamaan dan realitas sosial yang multikultural (Marasabessy, 2025) 

Model dakwah berbasis perbuatan ini menemukan manifestasi empirisnya di Kampung 

Toleransi Balonggede, kelurahan Balonggede, Kecamatan Regol, Kota Bandung. Kawasan ini 

menjadi salah satu contoh keberhasilan pemerintah daerah. Kawasan ini menjadi salah satu 

contoh keberhasilan pemerintah daerah dan masyarakat dalam mengelola keberagaman 

melalui pendekatan sosial-kultural. Kampung Balonggede dikenal sebagai wilayah di mana 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

302 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

masjid, gereja, dan vihara berdiri berdampingan tanpa konflik yang berarti. Masyarakatnya 

hidup saling menghormati dan bekerja sama lintas agama dalam berbagai kegiatan sosial, 

seperti gotong royong, pengamanan acara keagamaan dan bantuan sosial lintas iman. 

Beberapa penelitian sebelumnya telah menyinggung fenomena Kampung Toleransi, 

terutama dalam kerangka Moderasi Beragama (Saumantri, 2023) yang memaknai kerukunan 

sebagai sikap saling menghormati antarumat beragama. Namun, kajian tersebut cenderung 

berhenti pada dimensi kebijakan dan wacana normatif tanpa menggali proses sosial yang 

membuat toleransi itu bertahan. Sementara itu, studi dakwah bil-hal (Firda & Sitika, 2023) 

cenderung lebih banyak menyoroti program pemberdayaan ekonomi dan pendidikan berbasis 

masjid, tanpa membahas secara mendalam bagaimana dakwah bil-hal dapat beroperasi dalam 

ruang sosial multireligius seperti Balonggede. 

Penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dengan pendekatan yang 

berbeda. Fokus penelitian ini diarahkan bukan pada hasil kebijakannya, tetapi pada proses 

sosial dan budaya yang membentuk keselarasan atau harmoni antarumat beragama. 

Berdasarkan hasil observasi lapangan dan wawancara dengan Ketua RW serta tokoh 

masyarakat, ditemukan bahwa kerukunan di Kampung Toleransi Balonggede bukanlah hasil 

dari intervensi struktural pemerintah, melainkan tumbuh secara organik dari tradisi masyarakat 

setempat. Seperti gotong royong, keterbukaan sosial dan nilai-nilai moral yang dijaga secara 

turun-temurun. 

Dalam konteks tersebut, dakwah bil-hal hadir sebagai pola komunikasi sosial yang hidup 

di tengah masyarakat: (1) aksi kolektif lintas agama, misalnya kerja sama dalam pengaturan 

parkir dan keamanan saat perayaan hari besar keagamaan; (2) Regenerasi nilai toleransi, 

melalui peran aktif pemuda dan kegiatan sosial lintas iman; (3) Pengawasan sosial komunitas, 

yaitu mekanisme informal warga dalam menjaga etika sosial dan menolak provokasi dari luar. 

Dengan ketiga bentuk ini menjadi bukti konkret bahwa dakwah bil-hal dapat berfungsi sebagai 

model dakwah antar budaya yang efektif, bukan hanya menyampaikan pesan islam, tetapi juga 

menumbuhkan rasa saling percaya dan tanggung jawab sosial lintas agama. 

Praktik kerja sama sosial lintas agama yang berlangsung di Kampung Balonggede 

termasuk gotong royong, saling bantu dalam kegiatan keagamaan, dan pengawasan sosial 

berbasis komunitas, merupakan wujud nyata dari dakwah bil-hal yang berperan sebagai 

fondasi terbentuknya harmoni sosial masyarakat. 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

303 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

Adapun tujuan penelitian ini yaitu mendeskripsikan secara komprehensif pola kerja sama 

dan kelembagaan lokal yang menopang kerukunan lintas agama di Kampung Tolenransi 

Balonggede, serta menganalisis bagaimana pola-pola tersebut dapat dikonseptualisasikan 

sebagai model dakwah bil-hal yang kontekstual dan berkelanjutan.  

Secara teoritis, penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi substantif bagi 

pengembangan studi Dakwah Antar Budaya, dengan menghadirkan kerangka analisis yang 

menekankan pentingnya action-based approach dalam komunikasi dakwah. Secara praktis, 

hasil penelitian ini dapat dijadikan best practice dalam pengelolaan masyarakat majemuk, baik 

oleh pemerintah lembaga keagamaan, maupun komunitas lokal, untuk memperkuat harmoni 

sosial melalui pendekatan sosial-keagamaan yang inklusif. 

Penelitian ini memiliki urgensi tinggi karena mempelajari bagaimana dakwah dapat 

dijalankan dalam masyarakat dengan latar belakang budaya dan agama yang berbeda. 

Pendekatan bil-hal di Kampung Balonggede merepresentasikan praktik dakwah yang bersifat 

interkultural, di mana interaksi sosial menjadi media dakwah yang paling efektif. Dakwah 

tidak lagi dipahami sebagai aktivitas satu arah antara komunikator dengan komunikan, tetapi 

sebagai proses dialog sosial yang mempertemukan nilai-nilai Islam dengan realitas budaya 

masyarakat. 

Model seperti ini juga sejalan dengan paradigma dakwah kontekstual, yang menuntut 

pendakwah memahami kultur, bahasa, dan sensitivitas sosial mad’u. Dalam masyarakat 

multikultural seperti Indonesia, dakwah bil-hal berfungsi sebagai jembatan antara ajaran 

agama dengan nilai kemanusian secara universal. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya 

memperkuat teori dakwah dalam ranah keilmuan, tetapi juga menegaskan bahwa keselarasan 

sosial yang terbangun di Kampung Balonggede adalah suatu bentuk nyata dari keberhasilan 

dakwah antar budaya yang damai, dialogis, dan memberdayakan 

 

B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan karakteristik keilmuan 

interpretif dan fenomenologis. Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada upaya 

memahami secara mendalam bagaimana realitas sosial mengenai harmoni sosial dikontruksi, 

dimaknai, dan dijalankan oleh masyarakat yang hidup dalam perbedaan latar belakang agama. 

Melalui perspektif fenomenologis, penelitian ini berusaha menangkap pengalaman subjektif 

para pemeran sosial, sementara pendekatan interpretif digunakan untuk menafsirkan makna 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

304 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

harmoni sosial sebagaimana dipahami dan dipraktikkan oleh masyarakat melalui dakwah bil-

hal. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mengamati perilaku sosial secara lahiriah, 

tetapi juga menggali nilai, persepsi, dan makna yang melandasi praktik dakwah bil-hal dalam 

kehidupan masyarakat. 

Sifat penelitian ini adalah deskriptif-analitis, yaitu mendeskripsikan secara rinci praktik 

sosial yang ditemukan di lapangan, kemudian menganalisis praktik tersebut sebagai 

manifestasi dakwah bil-hal yang menjadi dasar terbentuknya kerukunan dan harmoni sosial. 

Dalam konteks ini, masyarakat diposisikan sebagai subjek aktif yang membangun dan 

mereproduksi nilai-nilai dakwah melalui tindakan dan interaksi sosial lintas agama. 

Penelitian dilaksanakan di Kampung Toleransi Balonggede, Kelurahan Baloggede, 

Kecamatan Regol, Kota Bandung. Lokasi ini dipilih secara purposive karena memiliki 

karakteristik khas berupa keberadaan rumah ibadah yang berbeda yaitu masjid, gereha dan 

vihara yang berdiri berdekatan, serta praktik kerukunan masyarakat yang telah diakui secara 

formal oleh pemerintah Kota Bandung melalui penetapan Kampung Toleransi pada tahun 2019 

oleh Wali Kota Bandung, Oded M. Danial. Penelitian lapangan dilakukan pada tanggal 06-07 

November 2025, dengan pertimbangan dinamika aktivitas sosial masyarakat relative intens 

menjelang akhir tahun sehingga memungkinkan pengamatan langsung terhadap interaksi 

sosial lintas agama. 

Sumber data dalam penelitian in terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer 

diperoleh melalui wawancara mandalam dan observasi lapangan yang berkaitan dengan 

interaksi sosial warga serta praktik toleransi yang berlangsung. Adapun data sekunder berupa 

dokumen pendukung, seperti artikel berita arsip kegiatan, dan dokumentasi visual yang relevan 

dengan tema penelitian. Alat pengumpulan data yang digunakan meliputi pedoman wawancara 

semi terstruktur, perekam suara digital dan kamera dokumentasi. Seluruh proses pengumpulan 

data dilakukan secara etis dengan memperhatikan izin narasumber serta menjada privasi 

kenyamanan masyarakat. 

Teknis pengumpulan data dilakukan melalui tiga metode utama. Pertama, wawancara 

mendalam (in-depth interview) yang menjadi instrument utama dalam menggali persepsi, 

pengalaman dan pemaknaan pemeran sosial terhadapa praktik toleransi dan dakwah bil-hal. 

Narasumber dipilih secara purposive, meliputi ketua RT 04 dan Ketua RT 02 sebagai 

pengambil kebijakan dan pengelola komunitas, serta tokoh masyarakat sebagai representasi 

warga aktif dan penghubung lintas agama. Fokus wawancara mencakup tiga aspek utama, yaitu 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

305 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

sejarah terbentuknya kerukunan, model kerja sama lintas agama, serta mekanisme penanganan 

tantangan sosial. Kedua, obsevasi partiisipatif terbatas, dilakukan dengan mengamati secara 

langsung aktivitas sosial warga, kondisi lingkungan rumah ibadah yang berdampingan, serta 

pola interaksi lintas agama di ruang publik. Ketiga, dokumentasi, yang digunakan untuk 

mengumpulkan data pendukung berupa arsip, foto, dan artikel media sebagai bahan triangulasi 

guna memperkuat keabsahan data. 

Analisis data dilakukan menggunakan model analisis interaktif Miles dan Huberman 

(1994) yang meliputi tiga tahapan yaitu reduksi data, penyajian data, serta penarikan dan 

verifikasi kesimpulan. Data hasil wawancara dan observasi direduksi dengan cara diseleksi dan 

dikelompokkan berdasarkan tema-tema yang relevan. Selanjutnya, data disajikan dalam 

bentunkk narasi tematik dan perbandingan antar narasumber. Tahap akhir berupa penarikan 

kesimpulan dilakukan secara induktif, berdasarkan pola dan makna yang muncul dari data 

lapangan, bukan dari asumsi awal peneliti. 

Pendekatan metodologis ini memungkinkan penelitian memahami dakwah bil-hal tidak 

sekedar sebagai konsep normative, tetapi sebagai praktik sosial yang hidup dan dijalankan 

secara nyata oleh masyarakat Kampung Toleransi Balonggede. Dengan demikian, penelitian 

ini mampu menyajikan gambaran utuh mengenai kontribusi nilai-nilai dakwah dalam 

membangun dan menjaga harmoni sosial lintas agama di tingkat akar rumput 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan fenomenologis dan 

interpretatif. Data primer diperoleh melalui wawancara mendalam dengan Ketua RW, Ketua 

RT, dan tokoh masyarakat Kampung Balonggede, serta observasi langsung terhadap kegiatan 

sosial dan interaksi warga lintas agama. Analisis data dilakukan secara induktif untuk 

memahami bagaimana dakwah bil-hal berperan sebagai basis harmoni sosial di lingkungan 

masyarakat multikultural. 

Dari hasil penelitian, ditemukan bahwa kerukunan di Kampung Toleransi Balonggede 

tidak dibentuk oleh program pemerintah atau intervensi lembaga keagamaan semata, 

melainkan tumbuh secara organik dan berkelanjutan dari tradisi sosial masyarakat itu sendiri. 

Warga Balonggede memiliki kesadaran kolektif untuk menjaga kedamaian dan saling 

menghormati perbedaan, yang terwujud melalui gotong royong, solidaritas lintas agama, serta 

mekanisme sosial berbasis etika komunitas. Fenomena ini menggambarkan model dakwah bil-



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

306 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

hal yang tidak berbentuk ceramah atau verbalitas dakwah, melainkan dalam tindakan nyata 

sehari-hari yang membawa dampak sosial luas. Nilai-nilai Islam seperti rahmatan lil ‘alamin, 

ta’awun (tolong-menolong), dan ukhuwah insaniyah (persaudaraan kemanusiaan) menjadi 

landasan moral yang tidak selalu disampaikan secara verbal, tetapi dipraktikkan melalui 

kebersamaan warga. 

Ketua RW Balonggede menyampaikan bahwa “kerukunan ini sudah ada dari dulu, bukan 

karena dipaksa, tapi karena sudah jadi kebiasaan.” Ucapan ini menegaskan bahwa harmoni 

sosial di Balonggede berakar pada habitus sosial yang menempatkan etika kebersamaan 

sebagai nilai utama. Dalam konteks dakwah, ini merepresentasikan dakwah bil-hal yaitu 

dakwah melalui perilaku sosial dan keteladanan hidup. 

 

Gotong Royong dan Solidaritas Sosial sebagai Dasar Dakwah Bil-Hal 

Gotong royong menjadi ciri paling menonjol dari masyarakat Balonggede. Kegiatan 

seperti kerja bakti, pengamanan lingkungan, dan perayaan hari besar keagamaan selalu 

dilakukan secara lintas iman. Tidak ada sekat yang membatasi partisipasi warga; Muslim, 

Kristen, dan Buddha berbaur dalam kegiatan sosial tanpa mempertentangkan keyakinan. Ketua 

RT menjelaskan bahwa warga “sudah terbiasa bekerja sama, entah itu pas acara gereja, Waisak, 

atau Idul Fitri, semua ikut bantu sesuai kemampuan.” Temuan ini menunjukkan bahwa nilai-

nilai dakwah bil-hal hadir secara spontan dan mengakar, tanpa membutuhkan instruksi formal 

dari lembaga agama. Dalam pandangan Marasabessy (2025), dakwah bil-hal merupakan 

bentuk dakwah yang berorientasi pada aksi nyata dan manfaat sosial, di mana pesan Islam 

disampaikan melalui perilaku yang membawa maslahat bagi masyarakat luas. Dakwah bukan 

lagi sekadar proses penyampaian ajaran, tetapi bentuk praksis sosial yang menumbuhkan rasa 

kemanusiaan dan solidaritas lintas agama. 

Gotong royong ini juga menjadi bukti konkret dari keberhasilan masyarakat membangun 

modal sosial (social capital) yang kuat. Kepercayaan, saling menghormati, dan kepedulian 

sosial menjadi pilar utama dalam mempertahankan harmoni sosial. Seperti dikemukakan 

Mutiawati (2023), modal sosial merupakan instrumen penting dalam dakwah lintas budaya 

karena menciptakan jaringan komunikasi dan rasa aman di tengah perbedaan. 

 

 

 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

307 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

Aksi Keamanan Lintas Iman dengan Dakwah Empatik dalam Tindakan Sosial 

Hasil wawancara menunjukkan salah satu praktik paling menarik di Balonggede: aksi 

keamanan lintas iman. Ketika umat Islam melaksanakan Salat Idul Fitri, umat Kristiani dan 

Buddha ikut menjaga area sekitar masjid agar ibadah berjalan lancar. Sebaliknya, ketika gereja 

mengadakan misa Natal atau vihara merayakan Waisak, warga Muslim turut membantu 

menjaga ketertiban dan lalu lintas. Praktik ini bukan hasil dari perintah formal, melainkan 

wujud empati sosial yang tumbuh dari rasa saling percaya. Menurut Rohmah & Sitika (2023), 

empati sosial adalah inti dari dakwah bil-hal karena mengajarkan umat untuk memahami 

kebutuhan orang lain dan berbuat baik tanpa syarat. Dakwah semacam ini bersifat non-verbal 

communication, di mana pesan damai Islam disampaikan melalui tindakan nyata yang 

dirasakan langsung manfaatnya oleh masyarakat lintas agama. 

Dari sudut pandang teori komunikasi antar budaya, tindakan ini juga memperlihatkan 

intercultural adaptation adalah proses di mana setiap kelompok menyesuaikan perilaku dan 

norma sosial agar tercipta keseimbangan. Hal ini menegaskan bahwa dakwah bil-hal di 

Balonggede bukan sekadar ekspresi keagamaan, tetapi juga strategi komunikasi lintas budaya 

yang efektif dalam menjaga kohesi sosial. 

 

Mekanisme Sosial dan Etika Komunitas 

Selain gotong royong, masyarakat Balonggede memiliki mekanisme kontrol sosial yang 

kuat untuk menjaga norma dan etika bersama. Berdasarkan wawancara dengan tokoh 

masyarakat, diketahui bahwa warga memiliki prinsip tegas terhadap pendatang atau perilaku 

yang dianggap mengganggu ketertiban sosial. Jika ada individu yang memicu konflik atau 

bersikap tidak sopan terhadap tradisi lokal, masyarakat akan melakukan teguran bersama, 

bahkan bisa mengusir jika diperlukan. Tindakan ini menunjukkan adanya dakwah bil-hal 

defensif dimana sebuah bentuk dakwah yang berfungsi mempertahankan nilai kebaikan sosial 

dari ancaman disintegrasi moral. Menurut Anam (2023), dakwah bil-hal tidak hanya bersifat 

konstruktif, tetapi juga memiliki dimensi protektif untuk menjaga harmoni sosial dari pengaruh 

destruktif. 

Mekanisme sosial seperti ini berperan sebagai sistem dakwah komunitas, di mana 

masyarakat menjadi subjek aktif dalam menjaga nilai kebaikan bersama. Ini memperkuat teori 

amar ma’ruf nahi munkar dalam konteks sosial, bukan hanya individual. Dakwah tidak lagi 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

308 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

bersifat top-down dari da’i kepada mad’u, tetapi menjadi proses horizontal antar warga yang 

saling mengingatkan dalam kebaikan. 

 

Regenerasi Nilai dan Peran Pemuda dalam Melestarikan Dakwah Bil-Hal 

Temuan lapangan juga menunjukkan bahwa keberlanjutan nilai toleransi di Balonggede 

sangat bergantung pada keterlibatan pemuda dalam kegiatan sosial. Forum Pemuda RW 

menjadi wadah regenerasi yang efektif dalam menjaga semangat gotong royong dan nilai-nilai 

toleransi lintas iman. Ketua RW menjelaskan, “anak-anak muda sekarang sudah terbiasa bantu 

di acara keagamaan siapa pun, karena dari kecil mereka lihat orang tua mereka juga begitu.” 

Kalimat ini memperlihatkan bahwa dakwah bil-hal di Balonggede bersifat transgenerasional 

diwariskan melalui kebiasaan, bukan sekadar ajaran verbal. 

Sejalan dengan penelitian Mutiawati (2023), keberhasilan dakwah bil-hal sangat 

bergantung pada sustainability of values, yakni sejauh mana nilai kebaikan dapat 

ditransmisikan antar generasi melalui partisipasi sosial. Dengan adanya forum pemuda yang 

aktif, nilai-nilai toleransi dan solidaritas tidak hanya dipertahankan, tetapi terus diperbarui 

sesuai tantangan zaman. 

 

Relasi Inklusif Antar Tempat Ibadah: Ruang Sosial Dakwah Lintas Budaya 

Salah satu fenomena paling simbolik dari harmoni sosial di Balonggede adalah 

kedekatan fisik antara masjid, gereja, dan vihara yang berada dalam satu kawasan kecil. 

Observasi lapangan menunjukkan bahwa warga sekitar sangat menghormati aktivitas 

keagamaan satu sama lain. Misalnya, ketika kebaktian Minggu berlangsung, warga Muslim 

menghindari kegiatan berisik di sekitar gereja; sebaliknya, saat salat Jumat, umat lain turut 

membantu mengatur lalu lintas dan area parkir. 

Kondisi ini memperlihatkan bahwa ruang sosial di Balonggede berfungsi sebagai ruang 

dakwah lintas budaya. Dakwah tidak terbatas pada mimbar masjid, tetapi hidup dalam interaksi 

sehari-hari. Saumantri (2023) menyebut bentuk dakwah semacam ini sebagai aksiologis 

moderasi beragama dengan dakwah yang tidak berhenti pada nilai, tetapi diwujudkan dalam 

aksi sosial konkret. Dengan demikian, dakwah bil-hal di Balonggede telah menjelma menjadi 

komunikasi antar budaya yang inklusif. Islam dihadirkan bukan sebagai simbol identitas 

eksklusif, melainkan sebagai etika sosial yang menghargai perbedaan. 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

309 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

Pembahasan: Dakwah Bil-Hal dalam Perspektif Dakwah Antar Budaya 

Dari hasil temuan di atas, dapat disimpulkan bahwa dakwah bil-hal di Balonggede 

berperan sebagai instrumen transformasi sosial. Dakwah tidak lagi dipahami sebagai aktivitas 

verbal, tetapi sebagai proses pembentukan budaya sosial yang menjunjung nilai kemanusiaan 

universal. Menurut Rohmah & Sitika (2023), dakwah bil-hal harus berorientasi pada 

perubahan sosial yang nyata, bukan sekadar penyampaian pesan. Dalam konteks Balonggede, 

perubahan itu tampak dari pola interaksi lintas agama yang semakin terbuka, rasa saling 

percaya yang tinggi, dan menurunnya potensi konflik sosial. 

Konteks pluralitas agama dan budaya di Balonggede menjadikan dakwah bil-hal relevan 

untuk dikaji dalam perspektif dakwah antar budaya. Seperti dijelaskan oleh Mutiawati (2023), 

dakwah antar budaya menuntut da’i untuk memahami simbol, bahasa, dan norma masyarakat 

setempat. Dalam kasus Balonggede, dakwah muncul bukan dari tokoh agama formal, tetapi 

dari masyarakat yang mampu menjembatani nilai Islam dengan budaya gotong royong lokal. 

Dakwah bil-hal di sini berfungsi sebagai cultural bridge, menghubungkan nilai-nilai Islam 

dengan realitas sosial setempat tanpa benturan identitas. 

Temuan di Balonggede juga memperkaya teori Moderasi Beragama (Saumantri, 2023). 

Jika moderasi beragama selama ini dipahami sebagai sikap batin atau pandangan keagamaan 

yang seimbang, maka dakwah bil-hal memperluasnya ke dimensi praksis. Melalui tindakan 

gotong royong, penjagaan lintas iman, dan kontrol sosial, nilai moderasi beragama diwujudkan 

dalam kehidupan sehari-hari. 

Dalam pandangan Anam (2023), dakwah bil-hal adalah jalan tengah yang menampilkan 

wajah Islam yang damai, toleran, dan aktif dalam menjaga perdamaian sosial. Maka, dakwah 

bil-hal di Balonggede bisa disebut sebagai moderasi yang beraksi (actional moderation) nilai 

Islam yang hidup di ruang sosial. Penelitian ini memperluas paradigma dakwah bil-hal dari 

level individual ke level komunal dan kultural. Jika sebelumnya dakwah bil-hal banyak diteliti 

dalam konteks pemberdayaan ekonomi atau pendidikan (Firda & Sitika, 2023), maka 

penelitian ini menunjukkan bahwa dakwah bil-hal juga dapat menjadi mekanisme sosial yang 

menjaga kerukunan lintas agama. 

Kebaruan lainnya adalah ditemukannya konsep dakwah komunitas dakwah yang 

dijalankan oleh masyarakat tanpa perantara da’i formal, tetapi tetap mengandung nilai-nilai 

Islam yang mendalam. Konsep ini memperkuat arah baru kajian Dakwah Antar Budaya, di 

mana masyarakat menjadi pelaku utama penyebaran nilai Islam dalam bentuk aksi sosial lintas 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

310 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

iman. Secara praktis, model dakwah bil-hal di Balonggede dapat dijadikan best practice bagi 

daerah lain dalam mengelola keberagaman. Pemerintah dan lembaga keagamaan bisa belajar 

dari pendekatan ini: bahwa harmoni tidak hanya dibangun dengan program formal, tetapi 

melalui pemberdayaan budaya lokal dan komunikasi antar umat yang setara. Selain itu, 

keberhasilan Balonggede membangun sistem sosial yang damai dapat menjadi dasar 

pengembangan pendidikan dakwah multikultural di kampus-kampus dakwah. Nilai-nilai 

dakwah bil-hal bisa dijadikan bahan ajar bagi mahasiswa untuk memahami peran dakwah 

sebagai praksis sosial. 

 

Revitalisasi Dakwah Bil-Hal di Era Masyarakat Multikultural 

Hasil penelitian di Kampung Toleransi Balonggede memperlihatkan bahwa dakwah bil-

hal tidak hanya berfungsi sebagai sarana membangun harmoni sosial, tetapi juga sebagai 

bentuk revitalisasi dakwah di era masyarakat modern yang majemuk. Dalam konteks perkotaan 

seperti Bandung, di mana heterogenitas masyarakat sangat tinggi, model dakwah yang berbasis 

tindakan nyata menjadi lebih efektif dibandingkan pendekatan konvensional yang bersifat 

verbal dan dogmatis. Menurut Rohmah & Sitika (2023) dalam penelitiannya tentang 

revitalisasi metode dakwah bil-hal di era digital, dakwah melalui keteladanan dan aksi sosial 

mampu menjangkau kelompok masyarakat yang cenderung apatis terhadap simbol-simbol 

keagamaan. Mereka menekankan bahwa dakwah bil-hal harus hadir dalam bentuk kontribusi 

sosial yang relevan dengan kebutuhan masyarakat seperti penegakan nilai moral, solidaritas 

sosial, dan kepedulian terhadap sesama. Pola dakwah seperti ini terlihat jelas dalam kehidupan 

warga Balonggede, yang tidak menonjolkan perbedaan keyakinan, tetapi memusatkan 

perhatian pada kerja sama dan manfaat bersama. 

Dengan demikian, dakwah bil-hal di Balonggede dapat dipahami sebagai dakwah 

kontekstual yang menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman dan kebutuhan sosial 

masyarakat urban. Dalam pandangan Marasabessy (2025), dakwah bil-hal bersifat dinamis dan 

fleksibel; ia harus hadir di ruang sosial yang plural untuk menjawab tantangan kehidupan 

modern tanpa kehilangan nilai spiritual Islam. Praktik di Balonggede menjadi contoh konkret 

dari fleksibilitas tersebut masyarakat tidak menolak modernitas, tetapi 

mengharmonisasikannya dengan nilai-nilai lokal dan ajaran Islam yang humanis. Selain itu, 

jika dilihat dari perspektif komunikasi lintas budaya, praktik dakwah bil-hal di Balonggede 

menunjukkan bentuk interaksi transformatif, di mana perbedaan tidak hanya ditoleransi tetapi 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

311 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

juga menjadi sumber kekuatan sosial. Warga Muslim, Kristiani, dan Buddha saling belajar 

untuk memahami perasaan dan perspektif satu sama lain melalui interaksi sosial yang 

sederhana: menjaga parkir, membersihkan lingkungan, atau menghadiri acara sosial bersama. 

Komunikasi seperti ini merupakan implementasi nyata dari konsep Islam rahmatan lil ‘alamin 

yang bersifat universal. 

Dalam konteks dakwah antar budaya, tindakan-tindakan kecil yang dilakukan oleh warga 

Balonggede menjadi narasi dakwah yang hidup (living da’wah) yaitu pesan dakwah yang 

disampaikan melalui perilaku sosial, bukan hanya melalui lisan atau teks. Model ini 

menegaskan pandangan Mutiawati (2023) bahwa keberhasilan dakwah di masyarakat 

majemuk sangat bergantung pada kemampuan aktor sosial untuk menampilkan nilai Islam 

dalam bentuk yang inklusif, partisipatif, dan membangun kesetaraan relasi. 

Temuan penelitian ini juga memberikan pelajaran penting bagi pelaksanaan dakwah di 

era modern yang sering kali menghadapi dua tantangan besar: polarisasi identitas dan 

menurunnya kepercayaan sosial. Polarisasi muncul karena sebagian kelompok masih 

memahami dakwah secara sempit sebagai proses mengislamkan orang lain, bukan 

memanusiakan dan mengharmoniskan perbedaan. Sedangkan menurunnya kepercayaan sosial 

disebabkan oleh meningkatnya individualisme dan persaingan ekonomi di ruang-ruang urban. 

Dalam konteks ini, dakwah bil-hal seperti di Balonggede menawarkan jalan tengah: 

menghadirkan nilai Islam melalui tindakan sosial yang memperkuat kepercayaan antarwarga 

dan menumbuhkan rasa kebersamaan di tengah tekanan modernitas. Selain relevan untuk 

masyarakat perkotaan, model dakwah bil-hal juga dapat dijadikan strategi kebijakan publik 

keagamaan. Pemerintah daerah dan lembaga dakwah bisa mengadopsi prinsip-prinsip 

Balonggede: memperkuat modal sosial, memberdayakan tokoh lintas agama, dan 

menumbuhkan partisipasi pemuda. Jika dikembangkan secara sistematis, pendekatan ini dapat 

menjadi blueprint bagi pembangunan sosial berbasis nilai keagamaan yang damai dan 

berkelanjutan. 

Dari sisi akademik, hasil penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam 

memperluas paradigma dakwah kontemporer. Dakwah tidak lagi dibatasi oleh ruang masjid 

atau majelis taklim, melainkan hadir di ruang publik melalui tindakan sosial. Hal ini sejalan 

dengan pandangan Saumantri (2023) yang menekankan bahwa moderasi beragama harus 

diaktualisasikan dalam perilaku sosial yang konkret. Maka, dakwah bil-hal di Balonggede 

bukan hanya bentuk dakwah moral, tetapi juga dakwah kultural yang merekatkan nilai-nilai 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

312 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

Islam dengan realitas sosial masyarakat modern. Dengan kata lain, model Balonggede 

menunjukkan bahwa dakwah bil-hal adalah wajah baru dakwah di era pluralitas, di mana 

agama tidak lagi menjadi batas, melainkan menjadi sumber etika bersama. Melalui 

keteladanan, gotong royong, dan partisipasi sosial, masyarakat menunjukkan bahwa dakwah 

bisa menjadi sarana membangun perdamaian, bukan sekadar penyebaran doktrin. Inilah yang 

membedakan dakwah bil-hal dari bentuk dakwah tradisional  ia bersifat inklusi sosial, tidak 

menuntut penerimaan ideologis, tetapi mengajarkan nilai kemanusiaan yang universal. 

Dengan demikian, dakwah bil-hal di Kampung Toleransi Balonggede bukan hanya 

fenomena lokal, tetapi juga model paradigmatik bagi studi dakwah antar budaya. Ia 

mengajarkan bahwa keberhasilan dakwah bukan diukur dari berapa banyak orang yang 

berubah keyakinan, tetapi dari seberapa jauh nilai-nilai Islam dapat hidup dan diterima dalam 

masyarakat yang beragam. Dalam konteks keindonesiaan, dakwah bil-hal menjadi strategi 

strategis dalam memperkuat kebangsaan, mencegah konflik sosial, dan memperluas makna 

keislaman sebagai rahmat bagi seluruh umat manusia. 

D. KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa dakwah bil-hal berperan signifikan sebagai basis 

pembentukan harmoni sosial di Kampung Toleransi Balonggede. Dakwah bil-hal tidak hadir 

dalam bentuk penyampaian ajaran secara verbal, melainkan diwujudkan melalui praktik sosial 

sehari-hari yang berakar pada budaya local masyarakat, seperti gotong royong, solidaritas 

lintas agama serta mekanisme sosial berbasik etika komunitas. Harmoni sosial yang terbangun 

bersifat organic dan berkelanjutan karena tumbuh dari kesadaran kolektif masyarakat, bukan 

semata-mata hasil intervensi program formal pemerintah atau lembaga keagamaan. 

Nilai-nilai Islam seperti rahmatan lil’alamin, ta’awun, dan ukhuwah insaniyah 

diinternalisasi dan dipraktikkan secara implisit dalam interaksi sosial lintas iman, sehingga 

dakwah bil-hal berfungsi sebagai medium komunikasi antar budaya yang efektif. Temuan ini 

menegaskan dakwah bil-hal sebagai bentuk dakwah komunitas yang dijalankan secara 

horizontal oleh masyarakat, serta memperluas kajian dakwah antar budaya dengan 

menempatkan praktik sosial sebagai wujud moderasi beragama dalam kehidupan multicultural 

DAFTAR PUSTAKA 

Anam, I. (2023). Studi Dakwah Bil Hal dan Kontribusinya di Masyarakat. Jurnal Dakwah 

Kontemporer, 45-62. 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

313 

Vol. 7, No. 1 

Januari 2026 

Firda, R. &. (2023). rogram Pemberdayaan Ekonomi dan Dakwah Bil Hal Berbasis Masjid. 

urnal At-Taghyir,, 101-120. 

Marasabessy, M. A. (2025). Revitalisasi Metode Dakwah Bil Hal sebagai Pendekatan Strategis 

Dalam Pembinaan Karakter Mahasiswa Muslim di Era Digital. QOSIM: Jurnal 

Pendidikan Sosial & Humaniora, 1336-1346. 

Mutiawati, M. (2023). fektivitas Dakwah Bil-Hal sebagai Solusi Penyampaian Pesan Dakwah. 

. Jurnal Dakwah Univ. Islam Negeri Sumatera Utara,, 25-40. 

Saumantri, T. (2023). Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Plural: Studi Kasus Kampung 

Toleransi Balonggede. E-Journal LP2M UIN Jambi,, 112-129. 

 

 


