
Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

57 

Vol. 6, No. 1 

Januari 2025 

ETIKA PESANTREN MUADALAH DALAM PERSPEKTIF 

MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM IBNU KHALDUN 

 
Dinda Ayu Maharani1, Nur Fitriatin2  

1,2Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

dindamaharani641@gmail.com1, nurfitriatin@uinsa.ac.id2    

 

ABSTRAK 

Pesantren Muadalah merupakan sistem pendidikan Islam yang mengintegrasikan nilai-nilai 

tradisional dan modern, terutama dalam pembentukan etika dan moral santri. Dalam 

pengelolaannya, manajemen pendidikan yang baik sangat diperlukan untuk memastikan bahwa 

nilai-nilai etika dapat diterapkan secara efektif. Pokok permasalahan dalam penelitian ini 

adalah bagaimana etika pesantren Muadalah dapat dipahami dan diterapkan dari perspektif 

manajemen pendidikan Islam yang diajarkan oleh Ibnu Khaldun. Penelitian ini bertujuan untuk 

mengkaji prinsip-prinsip etika pesantren Muadalah dalam kaitannya dengan teori manajemen 

pendidikan Ibnu Khaldun, yang menekankan pentingnya pengelolaan moral dan organisasi 

pendidikan. Metode penelitian yang digunakan adalah library research, dengan mengkaji 

literatur dari berbagai buku, jurnal, dan tulisan terkait konsep pesantren Muadalah serta 

pemikiran Ibnu Khaldun. Hasil penelitian menunjukkan bahwa etika pesantren Muadalah 

sejalan dengan teori manajemen pendidikan Islam Ibnu Khaldun, terutama dalam hal 

pembentukan moral santri dan tata kelola pendidikan yang terstruktur. Kesimpulannya, 

kolaborasi antara etika pesantren Muadalah dan manajemen pendidikan Islam menurut Ibnu 

Khaldun dapat memperkuat pendidikan karakter dan manajemen yang baik di pesantren, 

sehingga mendukung tercapainya tujuan pendidikan Islam secara menyeluruh.  

Kata Kunci: Pesantren Muadalah, Etika, Manajemen Pendidikan Islam. 

 

ABSTRACT  

Muadalah Islamic Boarding School is an Islamic education system that integrates traditional 

and modern values, especially in the formation of ethics and morals of students. In its 

management, good educational management is needed to ensure that ethical values can be 

applied effectively. The main problem in this study is how the ethics of Muadalah Islamic 

Boarding School can be understood and applied from the perspective of Islamic education 

management taught by Ibn Khaldun. This study aims to examine the principles of Muadalah 

Islamic Boarding School ethics in relation to Ibn Khaldun's educational management theory, 

which emphasizes the importance of moral management and educational organization. The 

research method used is library research, by reviewing literature from various books, journals, 

and writings related to the concept of Muadalah Islamic Boarding School and Ibn Khaldun's 

thoughts. The results of the study show that the ethics of Muadalah Islamic Boarding School 

are in line with Ibn Khaldun's Islamic education management theory, especially in terms of the 

mailto:dindamaharani641@gmail.com
mailto:nurfitriatin@uinsa.ac.id


Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

58 

Vol. 6, No. 1 

Januari 2025 

formation of students' morals and structured educational governance. In conclusion, the 

collaboration between Muadalah Islamic Boarding School ethics and Islamic education 

management according to Ibn Khaldun can strengthen character education and good 

management in Islamic Boarding Schools, thus supporting the achievement of Islamic 

education goals as a whole. 

Keywords: Mujadi Islamic Boarding School, Ethics, Management of Islamic Education. 

 

 

A. PENDAHULUAN    

Pesantren Muadalah adalah salah satu jenis pesantren di Indonesia yang memadukan 

pendidikan agama tradisional dengan pendidikan formal modern.1 Di pesantren ini, santri tidak 

hanya mempelajari ilmu agama secara mendalam melalui pengajaran kitab kuning dan tradisi 

pesantren, tetapi juga mendapatkan pendidikan umum yang serupa dengan yang diajarkan di 

sekolah-sekolah formal. Integrasi kurikulum ini bertujuan untuk memastikan bahwa santri 

memiliki pemahaman yang kuat tentang ajaran Islam, sambil menguasai keterampilan dan 

pengetahuan umum yang diperlukan dalam kehidupan modern. Oleh karena itu, lulusan 

pesantren Muadalah diharapkan mampu mencapai keseimbangan antara pemahaman agama 

yang mendalam dan kesiapan untuk menghadapi tantangan di dunia kerja atau melanjutkan 

pendidikan ke jenjang yang lebih tinggi. Ciri khas lain dari pesantren ini adalah kemampuannya 

untuk memberikan ijazah yang diakui secara nasional, setara dengan ijazah sekolah umum, 

sehingga lulusannya dapat melanjutkan studi atau bekerja dengan bekal ijazah tersebut.2 Ini 

merupakan refleksi dari upaya modernisasi dalam sistem pendidikan pesantren, yang merespon 

perubahan zaman tanpa meninggalkan nilai-nilai dan tradisi Islam yang telah lama dijaga. 

Pesantren Muadalah juga mempertahankan pengajaran moral dan pembentukan karakter 

Islami, serta kehidupan berasrama yang menanamkan nilai-nilai kebersamaan dan 

kemandirian.3 Pesantren Muadalah memiliki peran penting dalam membentuk generasi yang 

 
1 Darmawan Daud, Muhammad Nasir, dan Moh. Salehudin, “Manajemen Pengembangan Kurikulum Pesantren 

Mu’Adalah (Studi Kasus Pada Satuan Pendidikan Mu’allimin Pondok Pesantren Trubus Iman Tanah 

Grogot),” Journal on Education 6, no. 4 (14 Juni 2024): 20732–47, https://doi.org/10.31004/joe.v6i4.6187. 
2 Surip Surip, “ANALISIS KURIKULUM PONDOK PESANTREN MU’ADALAH SEBAGAI 

PEMBAHARUAN LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM,” TEACHING : Jurnal Inovasi Keguruan dan 

Ilmu Pendidikan 2, no. 2 (7 Juli 2022): 218–26, https://doi.org/10.51878/teaching.v2i2.1290. 
3 Ah Kusairi, “Layout & Desain Cover : Duta Creative,” t.t. 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

59 

Vol. 6, No. 1 

Januari 2025 

tidak hanya unggul secara intelektual, tetapi juga memiliki moral dan etika yang kokoh, selaras 

dengan ajaran Islam, melalui model pendidikan ini. 

Selain integrasi pendidikan agama dan umum, penting juga untuk membahas etika dalam 

manajemen pendidikan pesantren melalui perspektif Ibnu Khaldun.4 Ibnu Khaldun, seorang 

pemikir terkemuka di bidang sejarah dan sosiologi, mengemukakan pandangan yang sangat 

relevan tentang pendidikan. Ia berpendapat bahwa pendidikan tidak hanya merupakan proses 

pemindahan pengetahuan, tetapi juga harus mencakup pembentukan karakter yang selaras 

dengan kondisi sosial dan ekonomi masyarakat.5 Dalam konteks pesantren, yang menekankan 

pendidikan moral dan agama, pemikiran ini menjadi landasan penting untuk memahami 

bagaimana pendidikan agama dapat diselaraskan dengan tuntutan sosial. Ibnu Khaldun juga 

menekankan konsep asabiyyah atau solidaritas sosial, yang sangat relevan untuk menjaga 

keharmonisan dan kebersamaan di dalam komunitas pesantren.6 Solidaritas ini menjadi kunci 

dalam manajemen pendidikan pesantren karena pesantren bukan hanya sekadar lembaga 

pendidikan, tetapi juga komunitas yang hidup bersama dan bekerja sama dalam mencapai 

tujuan bersama. Manajemen pendidikan di pesantren Muadalah yang didasari oleh etika ini 

membantu menciptakan lingkungan pendidikan yang harmonis dan kondusif, di mana semua 

pihak, baik santri, guru, maupun pengelola, saling mendukung dan bekerja sama untuk 

mencapai tujuan yang lebih besar.7 Dengan menggabungkan pandangan Ibnu Khaldun tentang 

etika dan solidaritas sosial, pesantren Muadalah dapat menciptakan sistem pendidikan yang 

seimbang antara tuntutan modernitas dan nilai-nilai tradisional Islam, serta menghasilkan 

lulusan yang berpengetahuan luas, bermoral, dan siap menghadapi tantangan zaman modern. 

Pondok Pesantren Trubus Iman Tanah Grogot menggabungkan kurikulum agama Islam 

dengan pendidikan umum secara terpadu, sesuai dengan ketentuan yang ditetapkan dalam 

Peraturan Menteri Agama Nomor 31 Tahun 2020.8 Pengembangan kurikulum ini melalui tiga 

tahap utama, yaitu perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi. Tahap perencanaan disesuaikan 

 
4 Fitrah Sugiarto, “Promotor: Prof. Dr. H. Masnun, M.Ag. Dr. Muhsinin, M.A.,” t.t. 
5 Deddi Fasmadhy Satiadharmanto dan Zayad Abd. Rahman, “Transformasi Literasi Dalam Pesantren; Perspektif 

Pemikiran Islam Di Pesantren Al Mu’min Muhammadiyah Tembarak Temanggung,” Jurnal IHSAN Jurnal 

Pendidikan Islam 2, no. 2 (1 Juli 2024): 190–212, https://doi.org/10.61104/ihsan.v2i2.172. 
6 Ahmad Mukhlis Anwar dan Burhanuddin Ridlwan, “Relevansi Pemikiran Pendidikan KH M.A. Sahal Mahfudh 

Dengan Sistem Pendidikan Islam Kontemporer,” Irsyaduna: Jurnal Studi Kemahasiswaaan 4, no. 2 (23 

Agustus 2024): 252–63, https://doi.org/10.54437/irsyaduna.v4i2.1703. 
7 Abdulloh Shodiq, “PENGEMBANGAN KURIKULUM INTEGRASI ANTARA KURIKULUM INTI 

PENDIDIKAN NASIONAL DENGAN KURIKULUM KITAB KUNING (STUDI KASUS 

PESANTREN MUADALAH SALAFIYAH PASURUAN PADA MADRASAH ALIYAH),” t.t. 
8 Nurhijjah, F., & Hariyanto, W. (2024). KH IMAM ZARKASYI DAN TRANSFORMASI PESANTREN 

MODERN DI INDONESIA. Muslim Heritage, 9(1), 189-208. 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

60 

Vol. 6, No. 1 

Januari 2025 

dengan visi dan misi pesantren yang menekankan integrasi antara ilmu agama, ilmu umum, 

dan pembentukan karakter.9 Pelaksanaan kurikulum Mu'adalah di Trubus Iman dilakukan 

melalui pengajaran yang mencakup kegiatan di dalam dan di luar kelas, sehingga menciptakan 

lingkungan pendidikan yang menyeluruh dan komprehensif. Evaluasi kurikulum dilakukan 

secara berkelanjutan melalui supervisi dan pengawasan terhadap implementasi kurikulum. Tak 

hanya itu, Pesantren Sidogiri dan Pesantren Salafiyah juga menerapkan sistem Mu'adalah yang 

menunjukkan bahwa integrasi ini berhasil meningkatkan kualitas pendidikan di pesantren, baik 

dari segi pengetahuan agama maupun keterampilan duniawi yang dibutuhkan di masyarakat 

luas.10 

Pesantren Muadalah muncul sebagai jawaban terhadap tantangan zaman yang 

menginginkan integrasi antara nilai-nilai tradisional dan modern. Pesantren ini tidak hanya 

memberikan pengajaran ilmu agama yang mendalam melalui studi kitab kuning, tetapi juga 

menyesuaikan kurikulum pendidikan umum agar relevan dengan kebutuhan masyarakat saat 

ini. Mengingat pentingnya integrasi ini, membahas etika dalam manajemen pendidikan 

pesantren sangatlah relevan, terutama dengan mengacu pada pemikiran Ibnu Khaldun. 

Pemikirannya yang menekankan pembentukan karakter dan solidaritas sosial asabiyyah 

memberikan perspektif yang mendalam tentang bagaimana pendidikan seharusnya dilakukan 

dalam konteks komunitas yang saling mendukung dan beretika.11 Rumusan masalah yang 

diangkat dalam penelitian ini adalah bagaimana etika pesantren Muadalah dapat dianalisis 

melalui sudut pandang manajemen pendidikan menurut Ibnu Khaldun. Penelitian ini akan 

mengeksplorasi bagaimana prinsip-prinsip etika dapat diterapkan dalam pendidikan pesantren 

dan mengidentifikasi tantangan-tantangan yang muncul dalam upaya mengintegrasikan nilai-

nilai etika tersebut. Tujuan utama penelitian ini adalah untuk mengkaji sejauh mana prinsip-

prinsip etika dalam pesantren Muadalah sesuai dengan teori manajemen pendidikan Islam yang 

dikemukakan oleh Ibnu Khaldun. Melalui analisis ini, diharapkan dapat ditemukan keterkaitan 

yang kuat antara implementasi nilai-nilai etika dalam pengelolaan pendidikan pesantren 

dengan teori manajemen pendidikan yang mempertimbangkan konteks sosial dan budaya, 

sehingga menghasilkan lulusan yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga memiliki 

 
9 Daud, Nasir, dan Salehudin, “Manajemen Pengembangan Kurikulum Pesantren Mu’Adalah (Studi Kasus Pada 

Satuan Pendidikan Mu’allimin Pondok Pesantren Trubus Iman Tanah Grogot).” 
10 LU’AT HAPPYANA, N. I. M. (2022).  
11 Okfrida Hidayati, Anisa Fitri, dan Eva Dewi, “Pembaharuan Pendidikan Pesantren menurut KH. Imam Zarkasyi 

dan Syekh Sulaiman Ar-Rasuli,” Ainara Journal (Jurnal Penelitian dan PKM Bidang Ilmu Pendidikan) 5, 

no. 3 (5 September 2024): 297–307, https://doi.org/10.54371/ainj.v5i3.544. 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

61 

Vol. 6, No. 1 

Januari 2025 

karakter dan integritas yang tinggi.12 Oleh karena itu, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan sistem pendidikan di pesantren, serta 

memperkuat pemahaman tentang pentingnya etika dalam manajemen pendidikan sebagai 

bagian yang tak terpisahkan dari pendidikan Islam yang berkualitas. 

B. KAJIAN TEORI 

Konsep Etika Dalam Pesantren Muadalah 

Pesantren Muadalah adalah jenis pondok pesantren yang diakui secara resmi oleh 

pemerintah, dengan ijazah yang setara dengan tingkat pendidikan SMP/MTs dan SMA/MA. 

Selain diakui di dalam negeri, beberapa pesantren Muadalah juga memiliki kesetaraan dengan 

lembaga pendidikan internasional, seperti Universitas Al-Azhar di Mesir. Kata "Muadalah" 

sendiri berarti penyetaraan, yang menunjukkan bahwa pesantren ini mampu berintegrasi dalam 

sistem pendidikan nasional tanpa harus mengikuti kurikulum pemerintah secara langsung. 

Pendidikan di pesantren Muadalah dirancang untuk menggabungkan ilmu agama dan ilmu 

umum dalam satu sistem pembelajaran terpadu yang dikenal sebagai konsep "100% agama dan 

100% ilmu umum." Kurikulumnya mencakup pelajaran agama, seperti akidah, tafsir, hadis, 

dan fiqih, yang dipelajari secara mendalam.13 Di sisi lain, santri juga mendapatkan pendidikan 

umum yang seimbang, termasuk mata pelajaran bahasa asing seperti Arab dan Inggris, serta 

ilmu sains dan sosial. Dengan demikian, kurikulum di pesantren Muadalah dirancang untuk 

menghasilkan lulusan yang tidak hanya memiliki pemahaman agama yang mendalam, tetapi 

juga mampu menghadapi tantangan kehidupan modern dengan penguasaan pengetahuan 

umum. Sebagai lembaga yang mengelola pendidikan secara mandiri, pesantren ini dapat 

menyesuaikan kurikulumnya sesuai dengan kebutuhan dan nilai-nilai yang ingin 

dikembangkan, menjadikannya pilihan pendidikan yang unik dan memiliki daya saing tinggi.14 

Nilai-nilai etika menjadi landasan penting dalam pendidikan di pesantren Muadalah, dan 

penerapannya menyentuh berbagai aspek kehidupan sehari-hari santri. Proses pembelajaran di 

pesantren tidak terbatas pada kelas, tetapi juga melibatkan lingkungan asrama dan interaksi 

sosial, di mana nilai-nilai seperti keikhlasan, kesederhanaan, kedisiplinan, kebersamaan, dan 

 
12  Surip, “ANALISIS KURIKULUM PONDOK PESANTREN MU’ADALAH SEBAGAI PEMBAHARUAN 

LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM.” 
13 Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi, “Eksistensi Kurikulum Pesantren sebagai Sub Sistem Pendidikan 

Nasional (Konteks Kasus Pondok Modern Gontor Ponorogo),” Jurnal Kependidikan Islam 13, no. 1 (15 

Februari 2023): 30–43, https://doi.org/10.15642/jkpi.2023.13.1.30-43. 
14 Prila Rochmawati dkk., “Qur’an di Madrasah Tahfidzul Qur’an Markaz Imam Malik PenyuntingBahasa:,” t.t. 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

62 

Vol. 6, No. 1 

Januari 2025 

kejujuran terus dibentuk dan diperkuat. Guru atau ustadz tidak hanya berperan sebagai 

pengajar, tetapi juga menjadi teladan (uswah hasanah) yang menunjukkan contoh langsung 

dalam menerapkan nilai-nilai tersebut.15 Santri dididik untuk menginternalisasi etika melalui 

praktik-praktik yang nyata, misalnya dalam menjaga kebersihan, berbagi tugas, hingga 

menjaga kedisiplinan waktu dalam menjalankan aktivitas sehari-hari.16 Kehidupan asrama 

yang berlangsung selama 24 jam sehari memungkinkan penanaman nilai-nilai ini terjadi secara 

konsisten, di mana setiap aktivitas dan interaksi menjadi bagian dari proses pembelajaran. 

Selain itu, berbagai kegiatan seperti musyawarah, shalat berjamaah, dan diskusi agama 

memperkuat pembentukan karakter dan moral santri. Melalui pendekatan ini, pendidikan di 

pesantren Muadalah tidak hanya menghasilkan lulusan yang cerdas secara akademis, tetapi 

juga memiliki akhlak yang mulia dan mampu berkontribusi sebagai individu yang bermanfaat 

bagi masyarakat. Dengan sistem pendidikan yang holistik dan berlandaskan nilai-nilai Islam, 

pesantren Muadalah menawarkan model pendidikan yang tidak hanya berfokus pada transfer 

ilmu pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan karakter dan moralitas yang kuat. 

Pemikiran Ibnu Khaldun Tentang Pendidikan 

Ibnu Khaldun, seorang pemikir Muslim dari abad ke-14, memiliki pandangan yang 

mendalam tentang pendidikan dan manajemen pendidikan, terutama dalam hal pembentukan 

moral dan pengelolaan lembaga pendidikan. Dalam karyanya "Muqaddimah," ia menekankan 

pentingnya pendidikan karakter sebagai fondasi untuk menciptakan masyarakat yang beradab 

dan berkelanjutan. Ia berpendapat bahwa pendidikan harus melampaui sekadar pengetahuan 

intelektual dan juga harus mengajarkan nilai-nilai moral seperti integritas, tanggung jawab, 

kejujuran, dan sikap saling menghormati. Menurut Ibnu Khaldun, karakter individu dan 

masyarakat saling memengaruhi, sehingga pendidikan karakter memiliki peranan penting 

dalam membangun kesadaran moral, yang pada gilirannya dapat menciptakan masyarakat yang 

lebih baik.17 

Dalam konteks manajemen pendidikan, Ibnu Khaldun menekankan pendekatan holistik, 

yang melibatkan keluarga, sekolah, dan masyarakat. Ia percaya bahwa pengelolaan lembaga 

pendidikan harus dilakukan secara komprehensif dan kolaboratif, melibatkan pemantauan serta 

 
15 Prila Rochmawati dkk., “To Environmental Sustainability Through Green PenyuntingBahasa:,” t.t. 
16 Nur Hidayah, “PENGARUH KURIKULUM MUADALAH TERHADAP KINERJA GURU PONDOK 

PESANTREN MODERN NURUSSALAM,” V o l u m e, t.t. 
17 Anwar dan Ridlwan, “Relevansi Pemikiran Pendidikan KH M.A. Sahal Mahfudh Dengan Sistem Pendidikan 

Islam Kontemporer.” 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

63 

Vol. 6, No. 1 

Januari 2025 

evaluasi yang konsisten untuk memastikan bahwa pendidikan karakter memberikan dampak 

nyata. Ibnu Khaldun juga menekankan pentingnya pemimpin berkarakter kuat, yang dapat 

menjadi teladan moral bagi masyarakat. Dalam konteks ini, pendidikan tidak hanya berfokus 

pada pengajaran di kelas, tetapi juga pada pembentukan pemimpin yang adil dan bertanggung 

jawab. Dengan mengadopsi konsep-konsep ini, lembaga pendidikan dapat menciptakan 

lingkungan yang mendukung pengembangan moral siswa secara berkelanjutan, sekaligus 

mampu menghadapi tantangan modernitas yang kompleks.18 

Hubungan Etika dan Manajemen Pendidikan 

Kolaborasi antara etika dan manajemen pendidikan dalam pendidikan Islam memiliki 

peran penting dalam membangun sistem pendidikan yang adil, terstruktur, dan bermoral. 

Menurut Ibnu Khaldun, pendidikan bukan hanya proses transfer pengetahuan, melainkan juga 

upaya pembentukan akhlak yang baik. Ia berpendapat bahwa manajemen pendidikan harus 

mempertimbangkan aspek etika untuk menjaga kelangsungan peradaban yang bermoral. Etika 

dalam pendidikan berfungsi sebagai landasan moral bagi manajemen dalam pengambilan 

keputusan, baik terkait kebijakan pendidikan maupun pelaksanaan program-programnya. 

Ketika manajemen pendidikan dijalankan berdasarkan prinsip-prinsip etika, hal ini akan 

memastikan bahwa tujuan pendidikan tidak hanya terfokus pada pencapaian akademik, tetapi 

juga pada pembentukan karakter siswa yang kokoh dan berintegritas. Etika membantu 

manajemen dalam menilai kebijakan yang diambil, memastikan bahwa keputusan tersebut 

tidak hanya efektif tetapi juga benar secara moral.19 

Pandangan Ibnu Khaldun juga menekankan bahwa suatu peradaban akan bertahan lama 

jika para pemimpinnya memiliki akhlak yang baik. Dalam konteks manajemen pendidikan, hal 

ini berarti bahwa para pemimpin lembaga pendidikan harus menanamkan nilai-nilai etika 

dalam setiap aspek operasionalnya.20 Kolaborasi antara etika dan manajemen akan 

menciptakan lingkungan pendidikan yang kondusif untuk pembelajaran, serta meminimalkan 

tindakan-tindakan yang merugikan, seperti ketidakjujuran atau ketidakadilan. Manajemen yang 

 
18 Zayin Nafsaka dkk., “DINAMIKA PENDIDIKAN KARAKTER DALAM PERSPEKTIF IBNU KHALDUN: 

MENJAWAB TANTANGAN PENDIDIKAN ISLAM MODERN,” Jurnal Impresi Indonesia 2, no. 9 (30 

September 2023): 903–14, https://doi.org/10.58344/jii.v2i9.3211. 
19 Suwastati Sagala, “Etika Akademik di Perguruan Tinggi,” t.t. 
20 Zaedun Na’im, “ETIKA KEPEMIMPINAN DALAM PERSPEKTIF ISLAM DAN KORELASINYA 

TERHADAP KINERJA,” Evaluasi: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 6, no. 1 (31 Maret 2022): 195, 

https://doi.org/10.32478/evaluasi.v6i1.972. 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

64 

Vol. 6, No. 1 

Januari 2025 

berlandaskan etika tidak hanya mengatur institusi dengan bijak, tetapi juga membentuk 

individu-individu yang mampu berperan positif dalam masyarakat. Dengan demikian, 

perpaduan antara etika dan manajemen dalam pendidikan Islam, sebagaimana yang dijelaskan 

oleh Ibnu Khaldun, adalah kunci untuk mencapai kesuksesan pendidikan yang menyeluruh, 

yang tidak hanya mencetak individu cerdas, tetapi juga bermoral tinggi.21 

C. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif berbasis studi kepustakaan (library 

research) yang mengandalkan sumber-sumber tertulis sebagai data utama. Metode ini 

digunakan untuk mengeksplorasi topik pesantren Muadalah, etika dalam Islam, serta teori 

pendidikan yang dikemukakan oleh Ibnu Khaldun.22 Sumber-sumber data yang digunakan 

dalam penelitian ini meliputi buku, jurnal, artikel ilmiah, serta tulisan lainnya yang relevan 

dengan kajian mengenai pesantren Muadalah dan pemikiran Ibnu Khaldun terkait pendidikan 

dan manajemen. Library research dipilih karena memungkinkan peneliti untuk menggali 

berbagai literatur terdokumentasi yang membahas aspek-aspek terkait secara mendalam. 

Dalam proses pengumpulan data, sumber-sumber literatur tersebut dikaji dengan cara 

membaca, memahami, dan menganalisis isinya, untuk kemudian diolah menjadi sebuah 

kerangka analisis yang sesuai dengan fokus penelitian.23 Pendekatan ini memberikan 

keleluasaan dalam mengumpulkan berbagai perspektif dan teori dari berbagai sumber, 

sehingga dapat diperoleh gambaran yang komprehensif tentang bagaimana pesantren 

Muadalah beroperasi dan relevansi pemikiran Ibnu Khaldun terhadap manajemen dan 

pendidikan. Teori pendidikan Ibnu Khaldun, yang menekankan pentingnya siklus pembelajaran 

dan peran pendidikan dalam membentuk karakter, juga menjadi landasan teoretis yang kuat 

untuk memahami sistem pesantren. Dengan memadukan literatur tentang etika Islam, 

penelitian ini tidak hanya melihat aspek pendidikan pesantren, tetapi juga bagaimana nilai-nilai 

etika diterapkan dalam manajemen dan pengajaran. Hasil penelitian ini diharapkan dapat 

 
21 Chusnul Chotimah, Ahmad Natsir, dan Syahril Siddiq, “Manajemen Kebudayaan Pesantren Pascamodern di 

Indonesia,” Muslim Heritage 8, no. 1 (30 Juni 2023): 65–78, 

https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v8i1.5037. 
22 Retno Kiyarsi dan Risma Wira Bharata, “Analisis Konsep Laba Akuntansi Syariah dalam Bisnis Syariah 

Berdasarkan Metode Library Research” 4 (2021). 
23 Megatro Thathit Wahyunan Widhi dkk., “Analisis Keterampilan Argumentasi Ilmiah Peserta Didik Pada Model 

Pembelajaran Berbasis Toulmin’s Argumentation Pattern (TAP) Dalam Memahami Konsep Fisika Dengan 

Metode Library Research,” PENDIPA Journal of Science Education 5, no. 1 (15 Januari 2021): 79–91, 

https://doi.org/10.33369/pendipa.5.1.79-91. 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

65 

Vol. 6, No. 1 

Januari 2025 

memberikan kontribusi dalam pengembangan model pendidikan berbasis Islam yang modern, 

namun tetap mempertahankan nilai-nilai tradisional. Selain itu, penelitian ini juga bertujuan 

untuk menjelaskan bagaimana pemikiran klasik, seperti yang diusung oleh Ibnu Khaldun, tetap 

relevan dan dapat diterapkan dalam konteks pendidikan kontemporer.    

D. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Penerapan Etika Pesantren Muadalah 

Etika dalam kehidupan sehari-hari santri di pesantren Muadalah diajarkan dan diterapkan 

melalui pembiasaan yang konsisten dan pengawasan yang ketat. Proses pembelajaran etika 

tidak hanya berlangsung dalam kelas secara teoritis, tetapi juga melalui aktivitas harian yang 

praktis dan berhubungan langsung dengan kehidupan santri. Misalnya, santri dilatih untuk 

selalu disiplin dalam menjalankan shalat berjamaah tepat waktu, mengikuti jadwal belajar 

dengan tertib, serta menjaga kebersihan dan kerapihan diri mereka.24 Sikap disiplin ini menjadi 

landasan penting dalam membentuk karakter santri yang taat pada aturan, bertanggung jawab, 

dan menghormati orang lain, baik itu kepada guru, teman, atau lingkungan sekitar.25 Sistem 

pengawasan yang ketat oleh pengasuh, wali kelas, dan wali kamar memastikan santri tetap 

konsisten dalam menjalankan kebiasaan baik ini setiap hari, sehingga nilai-nilai etika dapat 

diinternalisasi secara lebih efektif. Selain itu, santri diajarkan untuk bertanggung jawab atas 

setiap tugas yang diberikan, baik dalam konteks akademik maupun dalam tugas-tugas harian 

lainnya. 

Selain dari segi kebiasaan sehari-hari, nilai-nilai etika di pesantren Muadalah juga 

diinternalisasikan melalui pendekatan agama yang kuat dalam setiap aspek kehidupan. Para 

pengajar di pesantren berperan penting sebagai teladan yang menunjukkan bagaimana nilai-

nilai etika tersebut dapat diaplikasikan dalam kehidupan nyata. Melalui bimbingan dari ustaz 

dan kyai, santri tidak hanya diajarkan teori tentang akhlak, tetapi juga bagaimana mereka harus 

berinteraksi dengan orang lain, menjaga adab berbicara, dan berperilaku sesuai tuntunan 

agama. Proses internalisasi ini dilakukan secara bertahap, mulai dari tahap mengenalkan nilai-

nilai etis, kemudian berinteraksi dalam berbagai aktivitas sehari-hari, hingga akhirnya menjadi 

 
24 Ibnu Habibi, “POLA PENGEMBANGAN KURIKULUM PENDIDIKAN PESANTREN BERKARAKTER DI 

PONDOK PESANTREN MBS AL AMIN BOJONEGORO,” AL-WIJDÃN Journal of Islamic Education 

Studies 7, no. 1 (28 Juli 2022), https://doi.org/10.58788/alwijdn.v7i1.1516. 
25 Arofatul Faricha dan UIN Sunan Ampel Surabaya, “SEJARAH SISTEM PENDIDIKAN MU’ADALAH 

PONDOK PESANTREN MIFTAHUL MUBTADIIN KREMPYANG NGANJUK” 3 (2024). 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

66 

Vol. 6, No. 1 

Januari 2025 

kebiasaan yang melekat pada diri santri.26 Misalnya, santri diajarkan untuk selalu menjaga 

wudhu, mengurangi makan berlebihan, serta membaca Al-Qur'an secara rutin. Aktivitas ini 

bukan hanya sekedar ritual ibadah, tetapi juga sarana untuk membentuk pribadi yang lebih 

disiplin, sabar, dan konsisten dalam menjalani kehidupan sehari-hari. 

Etika yang ditanamkan di pesantren Muadalah tidak hanya terbatas pada kegiatan ibadah, 

tetapi juga mencakup kegiatan ekstrakurikuler dan aktivitas sosial yang bertujuan untuk 

membangun karakter santri secara holistik. Misalnya, kegiatan ekstrakurikuler seperti seni, 

olahraga, dan keterampilan lainnya, selain menjadi sarana pengembangan bakat, juga 

digunakan sebagai media untuk melatih etika dan kerja sama. Santri diajarkan untuk 

menghargai kerja sama tim, bersikap adil, serta menjunjung tinggi sportivitas dalam setiap 

kegiatan. Hubungan antara santri dengan guru (ustaz) juga menjadi salah satu aspek penting 

dalam pengajaran etika, di mana santri diajarkan untuk selalu menghormati gurunya dengan 

sikap ta'dhim, atau penghormatan yang tinggi. Setiap interaksi, baik dalam konteks belajar 

maupun dalam aktivitas sosial lainnya, selalu diwarnai dengan adab yang baik. Dengan 

pendekatan ini, santri tidak hanya dibekali dengan pengetahuan akademik dan agama, tetapi 

juga dengan nilai-nilai etika yang akan membimbing mereka dalam kehidupan di luar 

pesantren.27 

Manajemen Pendidikan dalam Perspektif Ibnu Khaldun 

Ibnu Khaldun, sebagai seorang filsuf dan sejarawan Muslim, menyumbangkan pemikiran 

penting tentang pendidikan yang dapat diterapkan dalam manajemen pendidikan. Salah satu 

gagasan utamanya adalah bahwa pendidikan harus bertujuan untuk membentuk karakter dan 

moral yang baik pada setiap individu. Menurut Ibnu Khaldun, pendidikan tidak hanya berfokus 

pada pengetahuan akademis, tetapi juga harus mengarahkan peserta didik untuk 

mengembangkan kepribadian yang berlandaskan nilai-nilai etika dan moral. Pendidikan yang 

baik adalah yang mempersiapkan individu untuk menjadi manusia yang bertanggung jawab, 

jujur, dan berintegritas. Selain itu, ia menekankan pentingnya pengalaman dalam proses 

pendidikan. Baginya, belajar tidak seharusnya terbatas di dalam kelas, tetapi juga melalui 

 
26 Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi, “Eksistensi Kurikulum Pesantren sebagai Sub Sistem Pendidikan 

Nasional (Konteks Kasus Pondok Modern Gontor Ponorogo),” Jurnal Kependidikan Islam 13, no. 1 (15 

Februari 2023): 30–43, https://doi.org/10.15642/jkpi.2023.13.1.30-43. 
27  Zeni Murtafiati Mizani, “INCLUSIVE-PLURALISTIC ISLAMIC RELIGIOUS EDUCATION MODEL AS 

AN ALTERNATIVE TO INVESTING THE VALUES OF RELIGIOUS MODERATION,” Muslim 

Heritage 7, no. 2 (26 Desember 2022): 487–504, https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v7i2.5018. 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

67 

Vol. 6, No. 1 

Januari 2025 

pengalaman sehari-hari yang memungkinkan siswa menerapkan apa yang telah dipelajari 

dalam kehidupan nyata. Pengalaman praktis membantu siswa memahami konsep-konsep yang 

diajarkan dengan lebih baik, karena mereka dapat melihat bagaimana pengetahuan tersebut 

berfungsi dalam konteks kehidupan mereka.28 

Ibnu Khaldun juga meyakini bahwa proses pendidikan harus dilakukan secara bertahap. 

Pendidikan yang baik, menurutnya, dimulai dari hal-hal yang sederhana dan berkembang 

menjadi lebih kompleks sesuai dengan kemampuan dan pemahaman siswa. Pendekatan 

bertahap ini sejalan dengan teori perkembangan kognitif modern, yang menekankan 

pentingnya menyesuaikan setiap tahap pembelajaran dengan kemampuan siswa. Dalam hal ini, 

peran guru menjadi sangat penting. Ibnu Khaldun berpendapat bahwa seorang guru tidak hanya 

harus memiliki pengetahuan yang mendalam, tetapi juga moralitas yang baik. Guru harus 

menjadi teladan bagi siswa, mengajarkan tidak hanya ilmu pengetahuan, tetapi juga nilai-nilai 

moral yang akan membimbing mereka dalam kehidupan. Selain itu, hubungan antara guru dan 

siswa menjadi faktor penting, karena pendidikan yang efektif memerlukan interaksi sosial yang 

baik dan penuh penghormatan antara keduanya.29 

Dalam konteks Pesantren Muadalah, prinsip-prinsip yang diajukan oleh Ibnu Khaldun 

sangat relevan untuk diterapkan. Sebagai lembaga pendidikan Islam, pesantren dapat 

menekankan pentingnya pendidikan karakter yang berbasis pada nilai-nilai Islam dan 

moralitas. Misalnya, melalui kegiatan seperti hafalan Al-Qur'an, pengembangan akhlak mulia, 

dan pembiasaan ibadah, pesantren dapat menciptakan lingkungan yang mendukung 

pembentukan karakter baik pada santri. Selain itu, prinsip pembelajaran berbasis pengalaman 

juga dapat diimplementasikan dengan mengintegrasikan kegiatan sosial, kewirausahaan, dan 

aktivitas keagamaan di luar pesantren. Pendekatan ini memberi santri kesempatan untuk belajar 

dari pengalaman nyata dan menerapkan pengetahuan yang telah diperoleh dalam kehidupan 

sehari-hari. Prinsip pembelajaran bertahap juga dapat diterapkan dengan memastikan bahwa 

setiap santri menguasai dasar-dasar ilmu agama dan pengetahuan umum sebelum melanjutkan 

ke materi yang lebih kompleks, sehingga proses belajar menjadi lebih efektif dan terstruktur.30 

 
28 Nursikah Intan, Suzatmiko Wijaya, dan Fachruddin Azmi, “MANAJEMEN PENDIDIKAN DALAM 

PERSPEKTIF FILSAFAT ISLAM,” t.t. 
29 PS, Alaika M. Bagus Kurnia, and Nelud Darajaatul Aliah. “Tadarruj dan Tikrar Terhadap Evaluasi Pembelajaran 

Tartil al-Qurâ€™ an Dalam Perspektif Kitab Muqaddimah Ibn Khaldun.” Al-Insyiroh: Jurnal Studi 

Keislaman 7.1 (2021): 44-57. 
30 Mahfida Inayati dan Ali Nizar Fadholi, “Keunggulan Manajemen Pendidikan Perspektif Rushdi Ahmad 

Tuaimah,” Darajat: Jurnal Pendidikan Agama Islam 6, no. 1 (30 Juni 2023): 51–60, 

https://doi.org/10.58518/darajat.v6i1.1762. 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

68 

Vol. 6, No. 1 

Januari 2025 

Dengan menerapkan pendekatan bertahap ini, pesantren dapat memastikan bahwa proses 

pendidikan berjalan sesuai dengan perkembangan intelektual dan spiritual siswa.  

Peran guru di pesantren sangat sentral. Guru-guru di Pesantren Muadalah harus menjadi 

teladan moral dan etika bagi para santri. Mereka tidak hanya mengajarkan ilmu pengetahuan, 

tetapi juga harus menunjukkan perilaku yang baik, seperti keikhlasan, disiplin, dan tanggung 

jawab. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan Ibnu Khaldun bahwa guru harus menjadi 

sosok teladan bagi siswa, tidak hanya dalam aspek akademik tetapi juga dalam kehidupan 

sehari-hari. Selain itu, menciptakan lingkungan belajar yang mendukung sangat penting untuk 

membangun suasana pembelajaran yang harmonis dan penuh rasa hormat antara guru dan 

siswa, sehingga dapat mendorong proses pendidikan yang lebih efektif dan bermakna.31 

Dengan menciptakan lingkungan yang kondusif, pesantren dapat meningkatkan motivasi santri 

untuk belajar dengan baik. Dengan menerapkan prinsip-prinsip manajemen pendidikan 

menurut Ibnu Khaldun, Pesantren Muadalah dapat membangun sistem pendidikan yang tidak 

hanya berfokus pada prestasi akademik, tetapi juga pada pembentukan akhlak dan karakter 

santri yang berlandaskan nilai-nilai Islam. Pendekatan ini akan membantu santri berkembang 

menjadi individu yang berintegritas dan siap menghadapi tantangan di masa depan. 

Keselarasan Antara Etika Pesantren dan Pemikiran Ibnu Khaldun 

Pesantren Muadalah dan teori manajemen pendidikan Ibnu Khaldun memiliki kesamaan 

dalam menekankan pentingnya pendidikan moral dan pembentukan karakter. Ibnu Khaldun 

berpendapat bahwa pendidikan tidak hanya bertujuan untuk menyampaikan pengetahuan, 

tetapi juga untuk membentuk akhlak dan perilaku yang baik. Ia percaya bahwa pendidikan 

seharusnya menghasilkan perubahan nyata dalam diri peserta didik, terutama dalam hal moral 

dan agama. Pandangan ini sejalan dengan pendekatan pesantren Muadalah yang menerapkan 

pendidikan berdasarkan nilai-nilai etika dalam semua aspek kehidupan santri. Di pesantren ini, 

pembelajaran agama dilakukan secara intensif, dengan kegiatan sehari-hari yang disiplin dan 

teratur. Tujuannya adalah membentuk individu yang memiliki akhlak yang baik, pengetahuan 

yang luas, dan iman yang kuat.32 Prinsip ini menunjukkan keselarasan dengan pandangan Ibnu 

 
31 Shodiq, “PENGEMBANGAN KURIKULUM INTEGRASI ANTARA KURIKULUM INTI PENDIDIKAN 

NASIONAL DENGAN KURIKULUM KITAB KUNING (STUDI KASUS PESANTREN MUADALAH 

SALAFIYAH PASURUAN PADA MADRASAH ALIYAH).” 
32 Shofiatul Fuadah dkk., “Konsep Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Al Farabi Dan Ibnu Khaldun” 1, no. 1 

(2024). 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

69 

Vol. 6, No. 1 

Januari 2025 

Khaldun tentang pendidikan yang bertujuan memaksimalkan potensi manusia dalam segala 

aspek, baik intelektual maupun spiritual. 

Dari segi manajemen pendidikan, Ibnu Khaldun melihatnya sebagai proses sosial yang 

dipengaruhi oleh kondisi sosial dan ekonomi. Ia menekankan pentingnya pendidikan yang 

memahami konteks sejarah dan sosial tempat pendidikan itu berlangsung. Selain itu, ia 

mendorong adanya solidaritas sosial atau asabiyyah, yaitu ikatan sosial yang kuat, untuk 

membangun komunitas yang solid dan mendukung proses pendidikan. Di pesantren Muadalah, 

prinsip ini tercermin dalam sistem pengelolaan yang berbasis pada nilai kekeluargaan dan 

kebersamaan. Pembelajaran di pesantren tidak hanya bertujuan untuk mengembangkan potensi 

individu, tetapi juga untuk memberikan kontribusi positif bagi masyarakat luas.33 Hal ini sesuai 

dengan pandangan Ibnu Khaldun bahwa pendidikan tidak boleh terlepas dari fungsi sosialnya, 

yaitu mendidik manusia yang dapat berperan aktif dalam membangun masyarakat. 

Selanjutnya, Ibnu Khaldun juga menekankan pentingnya pendidikan yang kontekstual 

dan kritis, di mana metode pengajaran harus disesuaikan dengan perkembangan zaman dan 

kondisi masyarakat. Di pesantren Muadalah, pendekatan serupa digunakan dengan mendorong 

santri untuk berpikir kritis dalam mempelajari ajaran agama. Teks-teks agama seperti Al-Qur'an 

dan Hadis tidak hanya diajarkan secara literal, tetapi juga dianalisis secara mendalam. Hal ini 

bertujuan agar santri dapat memahami relevansi ajaran agama dalam menghadapi tantangan 

sosial dan isu-isu kontemporer.34 Dengan pendekatan ini, pesantren Muadalah dan teori 

pendidikan Ibnu Khaldun sama-sama mendukung konsep pendidikan holistik yang mencakup 

dimensi intelektual, moral, dan sosial. Hal ini bertujuan untuk menghasilkan lulusan yang tidak 

hanya cerdas secara akademis, tetapi juga memiliki akhlak yang baik dan siap menghadapi 

tantangan di dunia nyata. 

E. KESIMPULAN DAN SARAN 

Kesimpulan 

Kolaborasi antara etika pesantren Muadalah dengan manajemen pendidikan Islam menurut Ibnu 

Khaldun memberikan landasan yang kuat dalam membangun pendidikan yang berbasis moral dan 

manajemen yang baik. Pesantren Muadalah menekankan pembentukan karakter dan pengembangan 

 
33 Fasmadhy Satiadharmanto dan Abd. Rahman, “Transformasi Literasi Dalam Pesantren; Perspektif Pemikiran 

Islam Di Pesantren Al Mu’min Muhammadiyah Tembarak Temanggung.” 
34 Ahmad Dimyati, “Konsep Rasionalitas Islami dan Implikasinya terhadap Pengembangan Studi Ekonomi Islam,” 

Islamic Review: Jurnal Riset dan Kajian Keislaman 10, no. 2 (28 Oktober 2021): 137–62, 

https://doi.org/10.35878/islamicreview.v10i2.307. 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

70 

Vol. 6, No. 1 

Januari 2025 

akhlak mulia melalui pembiasaan sehari-hari dan pengawasan yang ketat, seperti kedisiplinan dalam 

shalat berjamaah, kepatuhan terhadap aturan, dan penghormatan kepada guru. Ini sejalan dengan 

pemikiran Ibnu Khaldun, yang menganggap pendidikan bukan hanya sebagai proses penyampaian 

pengetahuan, tetapi juga sebagai upaya untuk membentuk individu yang berakhlak baik dan 

bertanggung jawab. Menurutnya, pendidikan harus mampu mengubah perilaku seseorang dan 

mengarahkan mereka untuk hidup sesuai dengan nilai-nilai moral dan agama, serta mempersiapkan 

mereka menjadi anggota masyarakat yang bermanfaat. Dengan mengintegrasikan pendekatan 

manajemen pendidikan yang efektif, seperti proses pembelajaran bertahap dan pembelajaran berbasis 

pengalaman, pesantren dapat memastikan bahwa santri tidak hanya mendapatkan pengetahuan agama 

dan akademik, tetapi juga mampu menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari. Pendekatan yang 

menekankan pentingnya kontekstualisasi pendidikan membantu santri memahami ajaran agama 

secara kritis dan relevan dengan kondisi zaman. Selain itu, prinsip solidaritas sosial atau asabiyyah 

yang diajarkan oleh Ibnu Khaldun memperkuat ikatan kebersamaan di lingkungan pesantren, 

menciptakan komunitas yang mendukung pertumbuhan moral dan intelektual santri. Peran guru 

sebagai teladan juga sangat penting; mereka tidak hanya mengajarkan pengetahuan, tetapi juga 

menunjukkan perilaku yang baik dan menjadi contoh nyata bagi santri. Melalui kolaborasi ini, 

pendidikan di pesantren Muadalah dapat menghasilkan lulusan yang tidak hanya cerdas dan 

berpengetahuan, tetapi juga berkarakter kuat dan siap menghadapi tantangan dengan landasan moral 

yang kokoh, sesuai dengan tujuan pendidikan Islam yang diusung oleh Ibnu Khaldun. 

Saran 

Untuk meningkatkan manajemen pendidikan di pesantren Muadalah, disarankan agar 

prinsip-prinsip manajemen pendidikan Ibnu Khaldun, seperti pembelajaran berbasis 

pengalaman dan asabiyyah untuk solidaritas sosial, diterapkan lebih konkret. Penelitian 

selanjutnya dapat fokus pada implementasi teori ini di pesantren modern dan menganalisis 

dampaknya terhadap karakter santri. Studi komparatif antar pesantren yang menerapkan etika 

berbasis moral juga penting untuk mengevaluasi efektivitas pendekatan tersebut. Selain itu, 

analisis kuantitatif mengenai dampak metode pendidikan ini terhadap perkembangan karakter 

santri dapat memberikan wawasan yang lebih terukur dan praktis. 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Anwar, Ahmad Mukhlis, dan Burhanuddin Ridlwan. “Relevansi Pemikiran Pendidikan KH 

M.A. Sahal Mahfudh Dengan Sistem Pendidikan Islam Kontemporer.” Irsyaduna: Jurnal 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

71 

Vol. 6, No. 1 

Januari 2025 

Studi Kemahasiswaaan 4, no. 2 (23 Agustus 2024): 252–63. 

https://doi.org/10.54437/irsyaduna.v4i2.1703. 

Arifin, Zainal. “Model Ijtihad Muslim Di Pesantren Temboro.” Disertation, UIN Sunan 

Kalijaga, 2017. 

Chotimah, Chusnul, Ahmad Natsir, dan Syahril Siddiq. “Manajemen Kebudayaan Pesantren 

Pascamodern di Indonesia.” Muslim Heritage 8, no. 1 (30 Juni 2023): 65–78. 

https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v8i1.5037. 

Daud, Darmawan, Muhammad Nasir, dan Moh. Salehudin. “Manajemen Pengembangan 

Kurikulum Pesantren Mu’Adalah (Studi Kasus Pada Satuan Pendidikan Mu’allimin 

Pondok Pesantren Trubus Iman Tanah Grogot).” Journal on Education 6, no. 4 (14 Juni 

2024): 20732–47. https://doi.org/10.31004/joe.v6i4.6187. 

Dimyati, Ahmad. “Konsep Rasionalitas Islami dan Implikasinya terhadap Pengembangan Studi 

Ekonomi Islam.” Islamic Review: Jurnal Riset dan Kajian Keislaman 10, no. 2 (28 

Oktober 2021): 137–62. https://doi.org/10.35878/islamicreview.v10i2.307. 

Faricha, Arofatul, dan UIN Sunan Ampel Surabaya. “SEJARAH SISTEM PENDIDIKAN 

MU’ADALAH PONDOK PESANTREN MIFTAHUL MUBTADIIN KREMPYANG 

NGANJUK” 3 (2024). 

Fasmadhy Satiadharmanto, Deddi, dan Zayad Abd. Rahman. “Transformasi Literasi Dalam 

Pesantren; Perspektif Pemikiran Islam Di Pesantren Al Mu’min Muhammadiyah 

Tembarak Temanggung.” Jurnal IHSAN Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 2 (1 Juli 2024): 

190–212. https://doi.org/10.61104/ihsan.v2i2.172. 

Fuadah, Shofiatul, Shafa Salsabil Afifah, Sofan Falsafat, Wahyu Hidayat, dan Dina Indriana. 

“Konsep Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Al Farabi Dan Ibnu Khaldun” 1, no. 1 

(2024). 

Habibi, Ibnu. “POLA PENGEMBANGAN KURIKULUM PENDIDIKAN PESANTREN 

BERKARAKTER DI PONDOK PESANTREN MBS AL AMIN BOJONEGORO.” AL-

WIJDÃN Journal of Islamic Education Studies 7, no. 1 (28 Juli 2022). 

https://doi.org/10.58788/alwijdn.v7i1.1516. 

Hidayah, Nur. “PENGARUH KURIKULUM MUADALAH TERHADAP KINERJA GURU 

PONDOK PESANTREN MODERN NURUSSALAM.” V o l u m e, t.t. 

Hidayati, Okfrida, Anisa Fitri, dan Eva Dewi. “Pembaharuan Pendidikan Pesantren menurut 

KH. Imam Zarkasyi dan Syekh Sulaiman Ar-Rasuli.” Ainara Journal (Jurnal Penelitian 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

72 

Vol. 6, No. 1 

Januari 2025 

dan PKM Bidang Ilmu Pendidikan) 5, no. 3 (5 September 2024): 297–307. 

https://doi.org/10.54371/ainj.v5i3.544. 

Inayati, Mahfida, dan Ali Nizar Fadholi. “Keunggulan Manajemen Pendidikan Perspektif 

Rushdi Ahmad Tuaimah.” Darajat: Jurnal Pendidikan Agama Islam 6, no. 1 (30 Juni 

2023): 51–60. https://doi.org/10.58518/darajat.v6i1.1762. 

Intan, Nursikah, Suzatmiko Wijaya, dan Fachruddin Azmi. “MANAJEMEN PENDIDIKAN 

DALAM PERSPEKTIF FILSAFAT ISLAM,” t.t. 

Kiyarsi, Retno, dan Risma Wira Bharata. “Analisis Konsep Laba Akuntansi Syariah dalam 

Bisnis Syariah Berdasarkan Metode Library Research” 4 (2021). 

Kusairi, Ah. “Layout & Desain Cover : Duta Creative,” t.t. 

Mizani, Zeni Murtafiati. “INCLUSIVE-PLURALISTIC ISLAMIC RELIGIOUS 

EDUCATION MODEL AS AN ALTERNATIVE TO INVESTING THE VALUES OF 

RELIGIOUS MODERATION.” Muslim Heritage 7, no. 2 (26 Desember 2022): 487–

504. https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v7i2.5018. 

Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi. “Eksistensi Kurikulum Pesantren sebagai Sub Sistem 

Pendidikan Nasional (Konteks Kasus Pondok Modern Gontor Ponorogo).” Jurnal 

Kependidikan Islam 13, no. 1 (15 Februari 2023): 30–43. 

https://doi.org/10.15642/jkpi.2023.13.1.30-43. 

———. “Eksistensi Kurikulum Pesantren sebagai Sub Sistem Pendidikan Nasional (Konteks 

Kasus Pondok Modern Gontor Ponorogo).” Jurnal Kependidikan Islam 13, no. 1 (15 

Februari 2023): 30–43. https://doi.org/10.15642/jkpi.2023.13.1.30-43. 

Nafsaka, Zayin, Kambali Kambali, Sayudin Sayudin, dan Aurelia Widya Astuti. “DINAMIKA 

PENDIDIKAN KARAKTER DALAM PERSPEKTIF IBNU KHALDUN: 

MENJAWAB TANTANGAN PENDIDIKAN ISLAM MODERN.” Jurnal Impresi 

Indonesia 2, no. 9 (30 September 2023): 903–14. https://doi.org/10.58344/jii.v2i9.3211. 

Na’im, Zaedun. “ETIKA KEPEMIMPINAN DALAM PERSPEKTIF ISLAM DAN 

KORELASINYA TERHADAP KINERJA.” Evaluasi: Jurnal Manajemen Pendidikan 

Islam 6, no. 1 (31 Maret 2022): 195. https://doi.org/10.32478/evaluasi.v6i1.972. 

Rochmawati, Prila, IAIN Ponorogo, Rizka Elyana Maslihah, IAIN Ponorogo, Hawwin Muzaki, 

dan IAIN Ponorogo. “To Environmental Sustainability Through Green 

PenyuntingBahasa:,” t.t. 



Jurnal Transformasi Pendidikan 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jtp 

 

73 

Vol. 6, No. 1 

Januari 2025 

Rochmawati, Prila, IAIN Ponorogo, Rizka Elyana Maslihah, IAIN Ponorogo, Hawwin Muzaki, 

IAIN Ponorogo, Ahmad Natsir, dan IAIN Ponorogo. “Qur’an di Madrasah Tahfidzul 

Qur’an Markaz Imam Malik PenyuntingBahasa:,” t.t. 

Sagala, Suwastati. “Etika Akademik di Perguruan Tinggi,” t.t. 

Shodiq, Abdulloh. “PENGEMBANGAN KURIKULUM INTEGRASI ANTARA 

KURIKULUM INTI PENDIDIKAN NASIONAL DENGAN KURIKULUM KITAB 

KUNING (STUDI KASUS PESANTREN MUADALAH SALAFIYAH PASURUAN 

PADA MADRASAH ALIYAH),” t.t. 

Sugiarto, Fitrah. “Promotor: Prof. Dr. H. Masnun, M.Ag. Dr. Muhsinin, M.A.,” t.t. 

Surip, Surip. “ANALISIS KURIKULUM PONDOK PESANTREN MU’ADALAH 

SEBAGAI PEMBAHARUAN LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM.” TEACHING : 

Jurnal Inovasi Keguruan dan Ilmu Pendidikan 2, no. 2 (7 Juli 2022): 218–26. 

https://doi.org/10.51878/teaching.v2i2.1290. 

Wahyunan Widhi, Megatro Thathit, Arif Rahman Hakim, Nur Iva Wulansari, Mohammad 

Imam Solahuddin, dan Setyo Admoko. “Analisis Keterampilan Argumentasi Ilmiah 

Peserta Didik Pada Model Pembelajaran Berbasis Toulmin’s Argumentation Pattern 

(TAP) Dalam Memahami Konsep Fisika Dengan Metode Library Research.” PENDIPA 

Journal of Science Education 5, no. 1 (15 Januari 2021): 79–91. 

https://doi.org/10.33369/pendipa.5.1.79-91. 

 

 


